اسم الكتاب: التربية في مدرسة النبوة الناشروالتوزيع المركز الرئيسي: ١٦٩ ش أحمد عرابي شبرا الحيمة تليسفون: ت: ٢٢٠٥٠٠٠ تليسفون: ت: ١٩٩٩ هـ ١٤١٩ هـ ١٩٩٩ رقسم الإيسداع: ١٩٩٩ م. ١٦٦٦٣ م. ١٩٨٠ م. ١٦٦٦٢ م. ١٤١٥ م. ١١٠ م. ١٤١٥ م.

# « السلسلة النادرة »

لقضيلة الشيخ

# محمد متولى الشعراوى

# التربية في مدرسة النبوة

أعداد: جمال إبراهيم



### بسم الله الرحمن الرحيم

#### مفحمة

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على خاتم المرسلين ، المنزل عليه في الذكر الحكيم ﴿ وإنك لعلى خلق عظيم ﴾.

أحمدك ربى كما علمتنا أن نحمدك...

اخوانى المؤمنين ، وكفى بذلك الوصف تعريفًا تجتمع فيه أقدار الناس فى الحياة ، أحييكم بتحية الإسلام ، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ، وأسأل رب العرش حسبحانه وتعالى ح أن يهدينا فإنه من يهديه الله فلا مضل له ، ومن يضلله الله فلا هادي له وصلى الله وسلم على سيدنا محمد خير من علم عن الله وآخر من أعلم به ... وبعد .

بين يديك أيها القارئ كتاباً من « السلسلة النادرة » للشيخ « محمد متولى الشعراوى » عليه رحمة الله .

توافرت في هذه السلسلة جميع الموضوعات التي يحتاج إليها كل مسلم، فاحرص على اقتنائك إياها لتنتفع بها وأهلك ، لما فيها من الموضوعات والأسئلة الهامة التي تشير إلى الطريق الصحيح ...

ونسأل الله أن ينفعنا بما علمنا ....

والله ولى التوفيق

الناشر



#### الإسلام والفكير المعاصر

أحمدك ربى كما علمتنا أن نحمدك، وأصلى وأسلم على خير خلقك سيدنا محمد. وبعد:

إخوتى المؤمنين، وكفى بذلك الوصف تعريفا تجتمع فيه أقدار الناس فى الحياة، أحييكم تحيية الإسلام: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، وأساله سبحانه وتعالى \_ أن يحييكم ويحييهم عنى، فيإنى عاجيز أن أرد على تحاياهم بمثلها، فضلا عن خير منها، وحين ترد الستحية إلى الله تكون أبلغ التحية، وأشملها وأكرمها.

الموضوع الآن هو موضوع الساعة، وإذا كان لكل موضوع عناصر، فعناصر موضوعنا اليوم: (الإسلام: مفهومه ومقوماته ومصدره وغاياته، والْفِكَرِ: وماهيته ومجالاته وحدود عمله) وكلمة (المعاصر): تعنى اتحاد الفكر في زمن يجمعها.

فإذ أردنا أن نحلل كل عنصر من هذه العناصر إلى عنوامله وجب علينا أن نعرف الإسلام.

#### الإسلام:

انقیاد، والانقیاد یقتضی مُسْلِماً، أی: منقادا، ویقتضی مُسْلِماً إلیه، أی: منقادا إلیه، ویقتضی مُسْلِماً فیه، وهو منهج الحیاة وحرکتها.

فمن المسلم؟ المسلم على إطلاقه: هو من ألقى زمام حركته فى الحياة إلى غير يعتقد قدرته عنه فى تصريف أمور تلك الحياة، فليس من المعقول أن يسلم قادر زمامه لأهوج، وليس من المعقول أن يسلم حكيم زمامه لأهوج، وليس من المعقول أن يسلم العالم زمامه لجاهل.

إذن، فلابد في المسلّم إليه أن يكون فوق المسلّم قسوة وقدرة وحكمة، علما وبصرا بالأمور، وكلما كان المسلّم إليه مطلق المعانى في ذلك كمان المسلّم حكيما

في أن يكل زمام تصريف حبركة حياته إليه، ولكن ذلك الإنسان الذي نصفه بأنه مسلم، لمن يسلم زمام حياته؟ وهو يرى كل أفراد جنسه، وإن كانت لهم سيادة على سائر ما في الكون من أجناس، فهم متفاوتون قوة وضعفا، وقدرة وعجزا، وعلما وجهلا، وحكمة وحمقا، فلمن من هؤلاء يسلم الإنسان زمام نفسه؟ أإلى إنسان مثله يقدر مسرة ويعجز أخرى؟ يعلم شيئا ويجهل أشياء؟ تواتيه الحكمة في بعض تصرفاته ويواتيه الحسمق في أكثر تصرفاته؟ وما ميزة ذلك الإنسان عن أخيه الإنسان لأسلم إليه القياد؟

إذن، فوجب على من يسلم قياده إلى مسلم إليه أن يتأكد ويتيقن أن من أسلم إليه زمام حركة حياته أقدر منه وأعلم وأحكم، لا تغيب عنه غائبة، ولا تخفى عليه خافية، ولا يأتى الواقع في الحياة بما لم يكن عنده ساعة قنن، وذلك أمر مفقود في أفراد البشر جميعا، وإلا فلو أسلمنا زمامنا إلى مفكر فينا نعتبر له فوقا في الفكر، هذا المفكر قبل أن يصل إلى مرتبة إيجاد الأفكار التي يسلم فيها إليه، من تولى قياده؟.

إذن، لابد أن يتولى قياده شئ قبله، وشئ أحزم منه، وشئ أحكم منه، وشئ أعلى منه، ثم المسلم إليه الزمام: يجب أن يتصف بصفات مع القدرة ومع العلم ومع الفكر ومع الاستبعاب. يجب أن يتصف بأنه ليس له هوى فيما يقنن ويشرع، وذلك أمر مفقود في البشر مجتمعين.

إذن، لابد أن يكون المسلم إليه القياد لا هوى له فى تشبريع أى أمر من الأمور، أطاع الناس ذلك المسلم إليه أوعصوه، فإنه سيظل بكل صفات الكمال المطلق؛ لأنه إن انتفع بشئ مما يقنن فسيدخل الهوى فيما يشرع، وذلك أمر مفقود فى البشر جميعا.

#### الإنسيان وباقى الأجناس

الإنسان بكل أفراده في الوجود له سيادة معترف بها في الواقع، وله سيادة معترف بها عن خلق الإنسان وخلق واقعه، فكل أشياء الوجود مسخرة له، والأجناس التي دونه في خدمته لا بإراداتها ولا باختيارها ولا بقدرته هو ولا بحكمته هو، فإن الحيوانات تصب منافعها في ذلك الإنسان، والحيوانات هي الجنس الأقرب إلى الإنسان؛ لأنه لا ميزة لإنسان عنها إلا بالفكر، ثم هو يشترك معها في كل خواصها.

والجنس الذي هو أدنى من الحيوان: النبات، أيضا في خدمة الإنسان، الجماد أيضا في خدمة الإنسان، فإذا ما استقرأنا الوجود كله أجناسا وجدنا أن كل جنس من هذه الأجناس يصب في خدمة الجنس الأعلى منه، ثم تؤول كلمها أن تصب في خدمة الإنسان، فالجماد في خدمة النبات والحيوان والإنسان، والنبات في خدمة الجيوان والإنسان، والحيوان في خدمة الإنسان.

يجب أن يقف العقل هنا وقيفة، هذه الوقفة تقبول له: أكانت تلك الأجناس قد في خدميتك بقوة منك؟ قد خدمتك قبل أن تكون لك قبوة، أهذه الأجناس قد سخبرت لك بعيقلك؟ قد خدمتك قبل أن يكون لك عقل، أهذه الأجناس قد خدمتك بسيطرتك عليهها؟ هناك كثير من الأشياء في الكون لا سيطرة لك عليها أبدا. إذن فوجب أن يلتفت عقلك لفتة فكرية لتبحث عن جنس أعلى منك ترتبط به أنت ذلك الارتباط وإلا كسنت كائنا سيبدا على هذه الأجناس، وهذه الأجناس أن تخلق لنفسك مهمة حتى لا تكون أتفه من الجماد، ولا أتفه من النبات، ولا أتفه من الحيبوان، إن لم تبحث لك عن قوة ترتبط بها وتكون في خدمة تكاليفها وأمرها، كانت سيادتك معنى لا وجبود له؛ لأن ارتقاء الشئ إنما هو بمهمته، فهل خطقت لتنعم بسيبادتك على الأجناس، ثم تترك بسعد ذلك حبرا لا تتصل بقسوة توجهك وتصنع لك الخير؟.

#### وقفة عقلية

إذن، تلك وقفة عقلية يجب أن يقفها العقل، ولكن العقل: أيستطيع أن يدرك من هذه القوة صفاتها؟ أيستطيع أن يدرك من هذه القوة صفاتها؟ أيستطيع أن يدرك بعمقله متطلبات هذه القوة؟ أيستطيع بعقله أن يعرف ما ينتظره حين يطيع هذه القوة؟ وما الذي ينتظره حين يخالفها؟.

لا شئ من ذلك من عمل العقل أبدا، وإنما عمل العقل أن ينتهى إلى تعقل قوة أعلى منه سخرت له ما هو أقوى منه، هذه القوة يكفى منها أن تتعقلها أيها الإنسان، أما أن تتصورها على أى كيفية هي، فذلك ليس من مهمة العقل.

إذن، فالقوة هي التي تعبر عن نفسها اسماً لها، وصفات لها، ومهمة ترتبط أنت بواسطتها، ونهاية تصير إليها، وجزاء يشرتب على امتشالك أو على مخالفتك، كل ذلك ليس من عمل العقل؛ ولذلك كان هذا هو الرد المنطقي، العقل الذي يرد على كل ألوهية مدعاة لشخص أو قمر أو شهر أو سهر أو حجر أو أي شئ من ذلك؛ لأن الرد الوحيد تقول للذين يعبدون الشمس: وما المنهج الذي قالت لكم الشهس اعبدوني به؟ فلن تجد جوابا، والذي يطبعها ماذا أعدت له الشمس؟ لا تجد جوابا، والذي يعصيها، ماذا أعدت له الشمس؟ لا تجد جوابا، والذي يعصيها، ماذا أعدت له الشمس؟ لا تجد جوابا، والذي يعصيها، ماذا أعدت له الشمس؟ لا تجد جوابا، والذي يعصيها، ماذا أعدت له الشمس؟ لا تجد جوابا، والذي يعصيها، ماذا أعدت له الشمس؟ لا تجد جوابا،

إله بغير منهج يعبد به، وإلى بغير غايمة تصير إليه، لا يصح أن يكون إلها أبدا، إذن لابد من التبليغ عن ذلك الإله.

هذا التبليغ لا يقسوم به أى فرد عادى، وإنما يقوم به إنسان مهيأ من البشر، يتلقى من ملك مهيأ من الملائكة، فلا هو ملك مطلق، ولكن ملك مصطفى، ولا هو إنسان مطلق، ولكن إنسان مصطفى، فالمصطفى من الملائكة يعطى للمصطفى من البشر، وبذلك تتسلسل سلسلة الالتقاء من القوة المطلقة إلى القوة النسبية.

ونحن فى حياتنا نباشر هذه المهمات مباشرة واقعية موضوعية، فمثلا إذا أراد الإنسان منا أن يصنع فى بيته شيئا يحفظ به أصل الضوء ولا يعطى له قوة إشعاع الضوء ـ حين ينام ليلا ـ (مايسمونه بالوناسة أو السهارى)، ماذا يصنع؟ أيأخذ

للوناسة أو السهارى من التيار العام من البيت؟ لا، بل لابد أن يأتى المهندس الفنى ليقول إنك لو أخذت لهذه القوة الضعيفة من السيار القوى لتفتت ولم تتحمل قوة التيسار. إذن، ما هو الحل؟ إذن، الحل لابد أن يصنع آلة تأخذ من الأقسوى لتعطى الأضعف (التي يسمسونها ترانسفورمر). إذن، فسلا يمكن لإنسان أن يتلقى عن ربه مباشرة أبدا. إذن، فلابد من تلك الوسائط: مصطفى من البشر يتلقى من مصطفى من الملائكة، والمصطفى من الملائكة يتلقى عن الله: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمهُ اللهُ إلا وحيًا أَوْ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴿ (ا).

ولو أن الفلاسفة والمفكرين اقتنعوا بتعقل القوة لما وجد إشكال فكرى فى الحياة، ولكن ما أفسد للفلاسفة منهجهم أنهم انتقلوا من منطقة التعقل إلى منطقة التصور، وفى ذلك كان الفساد: أرادوا أن يتصوروا القوة فعجزوا، فتخبطوا من عقل أول إلى عقل ثان إلى نفس كلية، تصور هذه القوة لا يمكن؛ لأن تصورات البشر لابد أن تخفع لقانون مرائيهم فى الحياة، فإذا تصوروا هذه القوة بمقياس تصور البصر، فلا بد أن ينزلوا بهذه القوة المطلقة إلى عالم متصور فى عالمهم.

OF OF OR

<sup>(</sup>١) سورة الشورى، من الآية : ٥١.

#### التعقل والتصور

إذن، الذى أتعبنا وأتعبهم هو الوقوف فى منطقة التصور، ولو أنهم اقتنعوا بالتعقل وتركوا للقوة أن تعلن عن نفسها لكفينا ذلك النزاع الفكرى الذى لم يأت بطائل طول مدارس الحياة الفلسفية، فلم تتفق فيه مدرسة مع مدرسة، بل لم يتفق فيه تلاميذ مدرسة واحدة.

وقد ضربت سابقا مثلا ليوضح ذلك، فقلت: هبنا في حجرة كهذه الحجرة مغلقة، ثم سمعنا حرسا، بهذا الجرس نتعقل جميعا أن طارقا بالباب، ذلك هو منطق التعقل، فإذا ما أردنا أن نتصور الطارق المحجوب عنا بالباب اختلفنا، فمن قائل: إنه الوزير، ومن قائل: إنه وكيله، ومن قائل: إنه مسدير الجامعة، ومن قائل: إنه العميد، ومن قائل: إنه طويل، ومن قائل: إنه قصير، ومن قائل: إنه رجل، ومن قائل: إنه امرأة.. إلخ.

إذن، فقد اختلفنا في منطقة التصور، ولو اكتفينا بالتعقل لاتحدنا، فما الذي ينبئ عن التصور؟ هو صاحب الشأن نفسه، يقول: اسمى كذا، ومطلوبي كذا، فقد حسم الأمر، إذن، فالتصور للقوة المطلقة وراء ذلك الكون، وهي التي خلقته بقدرتها وأمدته بقيوميتها أمر موكول إليها، ولذلك كانت أسماؤه - تعالى - توقيفية، ليس للعقل فيها مجال أبدا، وإذا وصفته بشئ فيه مدح وفيه قوة ولكن لم يبلغنا عنه، فلا يصح أن نصفه بها أبدا.

والفلاسفة لم يكفهم دليل من عملهم هم ـ فالكون المنظور المحس كان حقلا لعقول فلسفية، فقصروا عملهم وتجاربهم في الكون المحس المهندس هندسة رائعة مبنية على نظام دقيق ـ فبحثوا فيما وراء المادة.

ما الذى قال لعقولهم إن وراء المادة شيئا بجب أن يبحث عنه، لابد أن فطرة نفسية وشيئا حازما قد أقنعهم بوجود شئ وراء المادة، وإلا فما الذى جعلهم يضحون بشئ من حياتهم ليبحشوا فيما وراء المادة؟ وما وراء المادة أمور غير

منظورة، يكفينا منهم أنهم وجدوا أنفسهم مضطرين أن يبحثوا فسيما وراء المادة، سواء نجمحوا في معرفة ذلك أو لم ينجحوا، فالدليل على وجود شئ وراء هذه المادة إنما هو الفطرة والعقل.

والذى وضع الأدلة على وجود الله نقول له: حينما أقبلت على وضع دليل على وجود الله ما الذى حملك على أن تتعب عقلك وفكرك لتضع ذلك الدليل على وجود الله؟ لا شك أنك لم تجهد عقلك ولم تجهد فكرك إلا لشقتك ووجدانك وفطرتك: أن هناك إلها، فأردت أن تجهد عقلك لتضع ذلك الدليل على وجود الله.

إذن، فالدليل على وجود الله هو طلب الدليل على وجود الإله، سواء وفقنا في إيجاد الدليل أو لم نوفق، وإذا كان الإنسان بهذه السيادة وهو يقدر مرة ويعجز أخرى، ويقهر على أمور ويختار في أمور، فوجب عليه أن يبحث عن قوة مطلقة تقهره على ما لم يختر، ولابد أن يبحث عن قوة مطلقة تقدر على ما يعجز عنه هو وأفراد جنسه.

إذن، يجب أن يرهف الإنسان سمعه ليتلقى البلاغ عن هذه القوة. إذن فمجئ الرسل كان أمرا طبيعيا، كان يجب أن يستدعى من البشر لا أن يهبط إلى البشر فينكرونه، إنسان يقول لك اللغز الذى فى حياتك، إنك تقدر وتعجز ، وتعرف وتجهل، وتقهر وتختار، هذا اللغز لابد أن يحل، فإذا ما جاء لك إنسان ليقول لك: أنا سأحل لك اللغز الذى تفكر فيه، أتنصرف عمن يريد أن يحل لك اللغز أم تقبل عليه؟ إذا فكأن الإقبال على منهج الرسل يجب أن يكون طبيعيا، ولذلك استعبجله القوم الذين ليس فى رءوسهم أشياء تناقض المنهج فآمنوا به، أما الذين يعلمون أنهم سيضارون بذلك المنهج لأنهم عاشوا آلهة وعاشوا سادة وعاشوا ولهم عام وذلك المنهج سيسلبهم إياه، فهم الذين وقفوا أمام ذلك المنهج، أما القوم الذين لا مطامع لهم، فقد استقبلوا الرسل استقبالا إيمانيا كما يجب أن يستقبله جميع البشر.

إذن كوننا نعلل ذلك تعليلات عقلية، فأيضا توجد في النفس البشرية أمور نفسية، لو لم يؤمن هو بإله: كيف كان يتلقاها؟ كيف كان يقابلها؟ تأتى الحياة بظروف فوق أسباب الإنسان، وظروف تعجز أسبابه عن دفعها، بمصائب وكوارث وأهوال، ماذا يكون موقفه؟ لو لم يستند بإيمانه إلى أن وراءه قوة هي التي خلقت الأسباب وتستطيع أن تجعل له مخرجا بدون هذه الأسباب، فسلا تجعل لليأس من الحياة سبيلا إلى قلبك، وكل ما يصيبك فيه خير لك، إذن، ستستقبل الحياة بكل طاقاتك وبكل إمكانياتك وبكل نفس لا يسرها ما آتاها الله ولا يحزنها ما ذهب به الله من يدها ﴿ لِكَيْلا تَأْسُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾(١) إنسان أسلم نفسه لمن يعلم أنه إنما يجرى الأشياء للخير عليه.

<sup>(</sup>١) سورة الحديد، من الآية : ٢٣.

#### الرصيد الإياني

#### ضـــرورة للإنســان

فالذى بلا رصيد إيمانى، كيف يستقبل هموم الحياة؟ والهموم والمصائب فى الحياة تترتب ترتبا منطقيا، هذا الترتب المنطقى أوصله الإمام على ـ رضوان الله عليه ـ إلى منطقة ليست محسة فتدفع، وليست ملموسة فيتقى منها، وإنما هى شئ يتخلل على الإنسان ذات نفسه، بحيث لا يستطيع أن يراه ليدفعه، وذلك هو هم الإنسان فى هذه الحياة.

كل عدو من الأعداء من الممكن أن توجد قوة لتدفع ذلك العدو، إلا باستثناء واحد هو ذلك الهم، فالذي لا إيمان له كيف يواجه همومه التي لا يستطيع دفع أسبابها لو لم يكن مؤمنا بالله؟!.

يقول الإمام على في سلسلة موجودات ذلك السكون ليصل إلى أن الإيمان لو يمن له غاية وفائدة إلا أن يطرد الهم وأسبابه عن النفس ثقة من النفس بأن الله الذي خلقه حكيم، فلل يجرى عليه إلا ما فيه الخير له لكفى. لما سئل عن أشد جنود الله (ماذا قال الإمام على)؟ قال الإمام على في الجواب عن ذلك قولا يدل على أنه استقرأ ما في الكون من أجناس، ثم رتبها بفكره وعقله ترتيبا يعطى القوى ثم يعطى الأقوى من القوى ثم يجعل الأقوى قويا بالنسبة لأقوى منه يأتي بعده إلى أن يسلسلها إلى مصاعب المتاعب المعنوية في الهم. سئل عن أشد جنود الله، فقال: « أشد جنود الله عشرة: الجبال الرواسي، والحديد يقطع الجبال أي فهي أقوى، والماء يطفئ النار، أي: فهو أقوى، والمريح يقطع السحاب، أي: فهو أقوى، والبن آدم يغلب البريح فيتستر بالشوب أو الشئ ويمضى لحاجته، والسكر أقوى، والب ابن آدم يفلب النوم والنوم يغلب النوم. فأشد جنود الله الهم» لو لم يكن في الإيمان إلا أنه يدفع عن الإنسان هموم الحياة لكفي بذلك فائدة. والإنسان بكل نعمه وبكل إمكانياته وبكل قسدراته، إن كان في نعيم بذلك فائدة. والإنسان بكل نعمه وبكل إمكانياته وبكل قسدراته، إن كان في نعيم بذلك فائدة. والإنسان بكل نعمه وبكل إمكانياته وبكل قسدراته، إن كان في نعيم بذلك فائدة. والإنسان بكل نعمه وبكل إمكانياته وبكل قسدراته، إن كان في نعيم

فهو يهتم لأمرين: إما أن يفارق هو هذا النعيم، وإما أن يفارقه ذلك النعيم. أنا لا أقول الذين ليسسوا في نعيم، أنا أقول من هم في نعيم يخافون شيئا واحدا: أن يذهب عنهم النعيم، أو أن يذهبوا هم عن النعيم.

إذن، فميزان الإيمان إنما جاء ليصون الإنسان حتى من هذه، لماذا؟ لأن الإنسان بعاداته إذا كان طفلا صغيرا لم يزل في حضانة أبويه ليتعهداه ويربياه لا يحمل هما لأسباب الحياة أبدا، فتقول له: إذا كان من له أب لا يحمل هم الحياة، فمن له رب يستحى على عرضه، وأيضا، فالإيمان بالله ضرورة ارتضائية. ومعنى الضرورة الارتضائية أنك إذا نظرت إلى الجنس الذي بعدك مباشرة، أي الذي لا تسميز عنه إلا بالفكر \_ وهو الحيـوان \_ وجدت للحيـوان غرائز، هذه الغرائز تحكم تصـرفاته لاستبقاء الحياة، ولذلك تجده لا يعطى هذه الغرائز إلا بما تؤدى به مهمتها، ولكن الناس دائما بسيادتهم يظلمون الحياة، فيقولون عن شهواتهم حين تنطلق: إنها شهوات بهيمية، ويجب أن ننصف الحيوان من هذه التهمة. هل فلسف الحيوان شهوته؟ لو أن ذكرا جاء إلى أنثى فوجدها حاملا، أيقترب منها؟ لا يقترب، أتمكنه هي منها؟ إذن فعمليتها الجنسية عملية لحفظ النوع فقط، غريزة وقفت عند حدها، ولكن الإنسان تفنن في هذه الغريزة، تفنن تفننا واسعا مطلقا، حتى أداه ذلك التسفنن \_ والعياذ بالله \_ إلى الشفوذ في المأتى. فكيف نقول عنها إنها أشياء بهيمية؟! يجب أن نقول عنها إنها أشياء إنسانية (ما نمسحهاش في الحيوان أبدا) كذلك الحيوان يجوع كما نجوع، ويأكل كما نأكل، هات لي حيوانا أعطيته ما يأكل ثم كف هو عن الأكل واحْتَلُ عليه بشتى الطرق وتحكم فيه بأقسى الوسائل ليأكل شيئًا زائدًا عما أكله، لا يمكن، ولكن الإنسان تفنن في هله، تقول له: (والله لتأكل دى، فيأكلها، والله لتأخذ دى، فيأخذها) وفي غير الطعام يجد أشياء كثيرة في الأرض من نباتات وحبوب، يجد ألوانا من الطعام فيأكل ما يصلحه ولا يأكل نوعا آخر، ولكن الإنسان يقول: (أما آكل ده أشوفه أيه شكله) إذًا مَن المنطقى في غرائزه؟ إنه الإنسان، ورغم أنه يجوع أشغل نفسه بهم الرزق لنفسه، بهم ماذا يأكل في العشاء وماذا يأكل غدا، أشغل نفسه لا بهم رزق نفسه، بل بهم رزق أولاده، بل بهم مرزق أحف اده!! الإنسان يصنع ذلك، والحيوان أيضا يلد ويؤخذ وليده ويذبح على مرأى منه، أيشعر الحيوان بألم الثكل؟ أيبكى؟ أيمتنع عن الطعام والشراب؟ لكن الإنسان يأتى منه ذلك. إذا وجد حيوان حيوانا آخر كان حظه فى أن يذهب إلى ذى جاه فيعلفه أحسن العلف، ويكسوه أحسن السروج، ويستعمله فى الأغراض الشريفة العالية، وهو يستعمل فى أدنى الأشياء، أيدخل عليه حقد فى قلبه وغل وحسد؟ لا يدخل عليه شئ، لكن الإنسان يجد شرا فى ذلك، إذن فمن المحتاج إلى من يعلى غرائزه؟ ليس الحيوان وإنما هو الإنسان، إذن فأمر ضرورى وجود الإيمان نفسيا وارتضائيا، وجود الإيمان هو الذى ينظم هذه الغرائز ويعليها ولا يقتلعها؛ لأنه لو أراد الإيمان أن يقتل الغرائز، لماذا خلقها الله؟ إذا هى لها مهمة، والإسلام لا يصنع من المؤمن مؤمنا جامد القلب، بحيث ينطبع على شئ واحد، الشئ الواحد الذى يطبعه عليه هو أن يسلم قياده لمنهج خالقه.

#### إعلاء الغريزة في الإسلام

وبعد ذلك لا يجمده؛ لأنه يريده ذا غرائز، ولكنه يعلى الغرائز حن الغير، يعلى غرائز حب الاستلاك، حتى لا يصل إلى السطوة والسالغرائز الجنسية بالزواج، حتى يكون المجتمع نظيفا شريفا، يعلى الغرائز الخورائز الخورائز الخورائز المعلى الغرائز في حب كيلا يجعله تجسسا وتتبعا لعورات الناس، إذن فكل غريزة من غرائز الإسلام ليعدلها، لا يجمدها ولكن يستبقيها؛ لأن لها مهمة، والإنسالي هذه المسألة يعتقد أن قوة أعلى منه هي التي نظمت له هذه الأشائتي هي أعلى منه التي نظمت له هذه الأشائتي هي أعلى منه، وهي التي خلقستني بقدرتها، وهي التي أمدتني بقوة منساستقبل الإنسان منها أمرا فإن ذلك الأمر لا يعني غضاضة، يسقول لا استقبل الإنسان منها أمرا فإن ذلك الأمر لا يعني غضاضة، يسقول لا مرة، كن رحيما مرة، إذن فهو لا يطبع قدوته على شدة مطلقة ولا مطلقة، بل هدو صالح أن يكون شديدا أو صالح أن يكون رحيدما؛ على الشدة هناك مواقف تتطلب الرحمة، لو طبع على العزة هناك مو المهمة في الحياة.

إذن، فما الذى يصنعه؟ إنه يصنع مؤمنا بالله، يوجه هذه القسدرة الى حيث يريدها الله من شئ إلى ضده، كيف ينتقل الإنسان من شئ ونقول له: لأن هذا الشئ له مهمة وضده له مهمة.

يقول الحق \_ سبحانه وتعالى \_: ﴿ أَذِلَةً عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزُةً عَلَى الْكَافِرِيهِ فَفَيهِم عنصر يمكنهم أن يكونوا أعزاء وعنصر آخر يمكنهم أن يكونوا أه يكونون أخلاء، ذلك توجيه الحق لهم: كونو

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، من الآية : ٥٤.

إخوانكم المؤمنين وأعرة على الكافرين: ﴿ أَشِدْاءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمّاءُ بَيْنَهُمْ ﴾(١) إذًا، فلم يطبع الإسلام المؤمن به على طبع واحد؛ لأن لكل طبع مهمة. إذن، فلابد من وجود قوة قاهرة عليمة حكيمة تـقرر هذه الأشياء، وإذا كانت المبررات العقلية والاجتماعية والنفسية تتـطلب وجود قوة أعلى منها، فهناك شئ قـد يكون غريبا على أسماعكم، ولكن أتعجب كيف فات على المستدلين على الوجود الإلهى هذا الدليل، وهو دليل يعم كل الأجناس وجميع العقول وجميع المستويات، ودليل من لغة الناس أيضا، لا يمكن دفعه ولا رده؟!

فالإيمان بالله ضرورة لغوية، اللغه ظاهرة اجتماعية مطلوبة للإنسان، الإنسان لأنه في مجتمع مدنى بطبعه لازم له لغمة يتفاهم بها، لو كان وحده لما احتاج إلى لغة، كل ما يخطر على باله يفعله، إنما مع غيره فلابد أن ينقل أفكاره إلى غيره ويستمع إلى أفكار الآخرين، إذًا لابد من وجود لغة، هذه اللغة ما مهمتها؟ نتفاهم بها، وهل نستطيع أن نتفاهم باللغة إلا إذا كان المتكلم والمخاطب متفقين على معنى تدل عليه الألفاظ؟ إذن لابد من ذلك، فإن كان المتكلم يعلم ألفاظا والسامع المخاطب لا يعلم هذه الألفاظ، فلن تؤتى المخاطبة نشيجة، إذا كانا لا يعلمان فلن يستطيع المتكلم أن يتكلم، إذًا فاللغة ضسرورة اجتماعية، واللغة كما نعلم بنت المحاكاة، ما تسمعه الأذن ينطق به اللسان، فإذا جئت بإنسان إلىجليزي في بيئة عربية وهو طفل رضيع يصبح يتكلم العسربية، إذن فاللغة ليست سلالة، ليست سليقة، اللغة المطلقة سليقة في الإنسان إنما بذاتها يتعلم أي لغة ما دامت اللغة ألفاظا يعبر بها كل قوم عن أغسراضهم، فلابد من أن يتفق المتكلم والمخاطب على معانى الألفاظ التي تدور بينهما، فإذا لم تفهم معاني الألفاظ تصبح اللغة لا مهمة لها، وأن تحدث اللغمة في ذاتها، يعنى قمد يأتي إنسان فيمتكلم بالعربية لإنسان يتكلم العربية: ليس معنى أنه يتكلم بالعربية أن كل لفظ يستطيع أن يقنوله وكل لفظ يستطيع السامع أن يفهمه، لا بل لابد من معرفة المعنى قبل النطق باللفظ أولا وبعد سماعه ثانيا، فقد يأتى لفظ هو عربي ولكنه لايفهم شيئما، وأنتم تعلمون

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، من الآية : ٢٩.

قديما ما تقصه علينا كتب الأدب من أن هناك شخصا اسمه أبو علقمة النحوى، (أبو علقمة النحوى) متقعر في اللغة، بتكلم بالألفاظ الغريسة ـ فمن الذي رباه حتى ينزل إلى مستويات الناس في التفاهم؟ رباه خادم له، أتعبه تقعر (أبو علقمة) وكان لا يفهم عنه كثيرا من الألفاظ، ف ماذا كان منه؟. كان منه أن أبا علقمة استيقظ ليلة ثم نادى الغلام فقال: يا «غلام» أما هذه فقد فهمها الغلام، ثم قال له: «أصقعت العتاريف؟» مسألة لم يفهمها الخادم، ولكنه أراد أن يلقن أبا علقمة درسا يمنعه من هذا التقعر، ولا سيما بالنسبة إلى خادم لا يعرف شيئا، فلما قال له: «أصقعت العتاريف»؟ قال له: «رقفسيلم»، فتعجب (أبو علقمة)، لأول مرة يتعجب أبو علقمة من لفظ لغوى!! فقال له: يا غلام، وما «رقفيلم» فسر الغلام بني أصاحت الديكة؟». قال له: «ما أصقعت العتاريف»؟، فقال له: «أنا أردت يا بني: أصاحت الديكة؟». قال: «وأنا أردت: لم تصح».

هذا كان ابتلاء أدبيا لأبى علقمة، ولكن شخصا آخر أراد أن يبتليه ابتلاء أهم من ذلك في عافيته وهي أعز شئ لديه، وفي صححته، فقد دخل على طبيب يقال له «أعين»، وهو يشتكي علة، فلما ذهب إلى الطبيب لم ينس تقعره، والطبيب محدود الشقافة اللغوية، فقال له: «مابك؟» قال: «قد أكلت من لحوم هذه الجوازئ، فقسأت منها قسأة أصابني منها وجع، من الوابلة إلى دأية العنق، ولم يزل ينما حتى حالط الخلب وألمت منه الشراسيف » وقف الطبيب متعجبا، فقال له: أعد، فأعاد، فماذا فعل الطبيب؟، عاياه، (عاياه يعني أيه؟، جابله ألفاظ لا مدلولات لها في اللغة علشان يدوخ فيها أبو علقمة، لأنه لو جاب لفظ مستعمل في اللغة يمكن أبو علقمة يعرفه) فقال: «ده مش عايز إلا اختراع ألفاظ مالهاش مدلول» قال له: أمسك القلم واكتب الوصفة (الروشتة)، «خذ حرقفا وشرقفا ورهرقه ورقرقه واغسله بماء روس واشربه بماء الماء» قال أبو علقمة: «أعد على، فوالله ما فهمت شيئا»، قال: «لعن الله أقلنا إفهاما لصاحبه».

إذن، فاللغة بهذه المثابة \_ حستى عندما نستوعب كل ألفاظ اللغة \_ إذا جاء

للشمخص لفظ لم يسبق أن عمرف معمناه وقف، مادامت اللغمة هكذا، يجب أن نستنبط أولا: هل توجد المعماني أولا، ثم توضع لها الألفاظ؟ أم توجد الألمفاظ أولا، ثم تخترع لها المعانى؟ قبل أن يوضع اللفظ لابد أن يكون المعنى متضحا في الذهن، حين لا يوجد معنى منتضح في الذهن لا تجد له في اللغة لفظا، هذه قضية، إذًا ما دام اللفظ يسبقه المعنى، فإذا جدت معان لم تكن موجودة من قبل، تجتمع المجامع اللغوية لكي تقول: نضع لذلك المعنى أي شيُّ؟ أي لفظ؟ ماذا نسمى هذا؟ المذياع ـ المستقبل؛ لأنه معنى لم يكن مسوجودا، فالمعاني العدمية التي لا وجود لها، لا وجود لالفاظ تدل عليها، فإن وضعوا لفظا لمعمني عدمي نبهوا عليه، وقالوا: إن هذا اللفظ وضع للمعاياة ولشئ خرافي، فيكون معناه أنه شئ خرافي، كما قالوا: «الغول»، فإذا كان الأمر كذلك نقول: إذا كان مدلول «الله» أمرا عــدميــا لا وجود له فــمن أين دخل لفظ (الله) على لغــة الناس؟ أو من أين دخل اللفظ المقابل للفظ (الله) في سائر لغات الناس؟، مادامت الأمور العدمية لا تصل إلى مسرتبة أن توجـد لهَا ألفـاظ، ومادامت الألفـاظ لا تسبق المعـاني، إذن فوجسود تلك الألفاظ في لغات الناس يدل قطعا على أن معانيها سبقت وجود اللغة، وأن المعنى الإيماني في وجود الله أسر سابق على أن يكون لنا لغة، ومادام ذلك اللفظ قد وجد في لغات الناس، يدل على أن المعنى كان موجودا، إذن، هناك انسجام في أسر الألفاظ حتى المتعارضة، كيف؟ كلمة «الكفر» نفسها دليل الإيمان، الكلمة نفسها، لفظ (الكفر) دليل على وجود الإيمان؛ لأن الكفر ما معناه؟ (الكفر) في أصل معناه: (الستر)، فما هو المستور بالكفر؟ وجود هذا اللفظ يدل على أن شيئًا وجد فستر، فالستر طارئ على شئ موجود، إذن فمعنى (كفروا) أي: ستروا شيئًا كان موجودا، فالكفر طارئ على الإيمان، ولذلك نجد جوابا حينما نسأل: «لماذا يتعجب الله في قوله: ﴿ كَيُّفُ تُكُفُّرُونَ بِاللَّهِ ﴾ (١) ؟ يعني: قولوا لنا على الطريقة الغريبة التي سولت لكم أن تكفروا بالله، هذه مسألة عجيبة، كيف كفرتم بالله؟ إذًا، الألفاظ السلغوية تدل على أن معنى لفظ (الله) ودلالته على واجب الوجود

<sup>(</sup>١) سورة البقرق من الآية : ٢٨.

سابق على وجود هذه اللغة، إذن فذلك يصحح أفهام الناس الذين بحثوا فى مقارنات الأديان، وهو أن الأصل فى الناس أنهم غير مؤمنين بالله، بل عددوا، ثم يرتقون إلى التوحيد، نقول لهم: الأصل أنهم حينما خلقوا أمدوا بالمنهج من الله مباشرة، شم طرأت عليهم الغفلة، ثم طرأت بعد الغفلة تأثيرات البيئة، فطرأ الكفرعلى ما كانوا يعلمون.



## اسم الله على كل الألسنة

وأيضاً في لغتنا نمون: (الله) علم على واجب الوجود، يعنى اسم الله: اسم للقوة المطلقة بكل صفاتها، ووضع اسم على مسمى أمر ألفناه جميعا؛ لأننا نضع الأسماء للمسميات كما وضعوا أسماء على مسميات، إذًا فليمست هذه المسألة . مشكلة بالنسبة إلى الناس حتى أنهم يضعبون الاسم صاحب المعنى الجيد على المعاني الخسسيسة، يجيُّ واحد عنده زنجية ويسميهـا «قمر» حد بيـقول له ليه أنت بتسميها «قمر»؟ بينقلها للضد، ييجي على واحد شقى، ويسميه «سعيد»، إذن، فأنت حر في أن تضع اسما للمسميات، بعد ذلك يأتي تحد في القرآن، وهو من صميم إعجازاته، القرآن استقبل الناس الإيمان به، وبعضهم كابر وجادل وظل على كفره، الكافر والمجادل، أيحب أن يعجز السرسول أم يعين الرسول على مهمته؟ لا شك أنه يريد أن يعجز الرسول، وهم يعرفون وضع الأسماء للمسميات، ويعد ذلك يأتي الحق \_ سبحانه وتعالى \_ فيقول في آية من كتابه: «الرحمن» هل تعلم له سميا، يعنى: أعرفت أحدا سمى اسم «الله» على نفسه؟ لا أحد، لكن من الجائز أن محمدا استقرأ الأسماء فلم يجد أحدا من قبله سمى شيئا «الله» فما الذي كان يضمن لمحمد علي أن يجترئ كافر ملحد ليقول: «سأتحدى القرآن وسأتحدى محمدا وسأضع اسم (الله) على أي شئ لي» ما حصل ذلك أبدا، وظل اسم (الله) لله، ومعنى أن الكفار الملحدين والمعاندين لا يصنعون ذلك دليل قاطع على أنهم يطمئنون إلى وجود تلك القوة، وإلا فما الذي يخيفهم؟ أو على الأقل: غير واثقين تمام الثقة مما يعبدون؛ لأنهم لو كانوا واثقين مما يعبدوون لرأوا فيما يعبدون حماية لهم أن ينزل الله بهم شيئا من القسوة، فتمحدى القرآن « هل تعلم له سميا»، والمستدل عليه الآن لا أنه لم يوجد ذلك قبل، ولكنه أيضا لم يوجد بعد، مع وجود المكابرين والمعماندين في وجود الله، تحداه أن يطملقها فيسخاف؛ لأنه لا يريد أن يجعل التسجربة في نفسه، ولو كسان واثقا من موقفه العنقدي لأطلق ولم يبال .

### لماذا الإيمان ضرورة عقلية

إذن فالإيمان بالله ضرورة عقلية، وبعد ذلك حين نؤمن نقسول: من خلق الحياة؟ الله، والذي خلق الحياة هو الذي ينظم حركة الحياة، يقول: افعل كذا، لا تفعل كذا، وحين ذلك يوجد الإسلام، فلا يوجد أي انقياد لأمر ونهي إلا بوجود عقسيدة تسبسقه في أن الآمر والناهي أهل لأن يؤتمن على أمسره، وعلى النهي منه؛ لأنه صانع، ولأته حكيم، ولأنه قادر، ولذلك يكون إسلام المسلم زمامه لتوجيهات ربه إسلاما عن عقيدة، أما أن لا يكون إسلام عن عقيدة \_ ومعنى عقيدة: قضية اختمرت في القلب اختمارا، بحيث لا تطفو إلى الذهن لتناقش من جديد، وإن كانت لها مرحلة تناقش من جديد، فهذا ليس إيمانا، والإيمان لا يتأتى في الأمور المحسمة، لا يقال: إني أومن بأني بينكم الآن، وأتكلم بين أيديكم، لا يقال: إن هناك كأس ماء مملوءا أمامي، ليست تلك منطقة إيمان، بل منطقة حس ومشاهدة، إذن، فمنطقة الإيمان في الأمور الغيبية، ولذلك عندما سئل رسول الله عَيْنِ : «ما الإيمان؟» قال: «أن تؤمن بالله (غيب) وملائكته (غيب) »، لأن الله قال ﴿ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾(١) فيأتى أحد سطَّحِيِّي العلم، فيقول: لا، أما الإيمان بالكتب والرسل فأمر حسى، فنحن نرى الكتب ونرى الرسل، ولكننا نقول: لا، لأنك لم تر جبريل وهو ينزل بذلك الكتاب على رسوله، إذن، فإيمانك بالكتاب وبالرسول لا يزال أمرا غسيبيا، وبعسد ذلك تؤمن بالقضاء والقدر، وكلهسا أمور غيبسية، إدًّا، فمتعلقات الإيمان العقدى أن يكون في أمر غيبي، حين تسلم زمامك لعقيدة يقال: إنك آمنت. ولذلك إذا فعل الفعل بدون عقيدة، ماذا يقال؟ يقال: إنك مسلم ومنافق. ولذلك حينما قالت الأعراب آمنا، ماذا قال لهم؟ ﴿ قُل لَّمْ تُؤْمِنُوا وَلَكُن قُولُوا أَسْلَمْناً ﴾(٢) أخذنا السلوك الظاهري إنما عن غير رصيد عقدي، إذًا، فالإسلام

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، من الآية : ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، من الآية ١٤.

لابد أن توجد له ركيزة عقدية أولا، حتى يطمئن الإنسان إلى أن هذا الأمر وهذا النهى هو أحكم ما يوجه من أمر وأحكم ما يوجه من نهى، سواء فطنت أنا إلى حكمة فعل الأمر أو إلى حكمة ما نهائى الله عنه أو لم أفطن، لماذا؟ لأن العبودية هى التى أسلمتنى لذلك الأمر، ولذلك تجد القرآن عندما يتكلم عن هذه القسضية المرحلية والإيمان \_ أيقول:

«يا أيها الناس كتب عليكم الصيام»؟ - لا - يقول: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ ، يعني يا من وجدت عندكم خميرة الإيمان بي واعتقدتم وآمنتم بوجودي وبقدرتي: أنا أشرع لكم، إذن بغير رصيد الإيمان لا يشرع، ويلاحظ هنا دقة العطاء في اللفظ القرآني وخصوبة الأداء في اختيار الكلمة في مقامها: ﴿ يَا أَيُهِا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ لماذا لم يقل: كتبت أو كتب الله؟ ولكن يقول: (كتب) ويناه للمجهول، مع أنه من المعمروف من الذي كـتب (الـله)، ما العلة في أنه عــدل عن ذلك اللـفظ المبنى للمعلوم وبناه لما لم يُسمُّ فاعله؟ هذه العلة يجب أن يلتفت إليها الذهن، لماذا؟ لأن قضية الإيمان عقد، وعقد بين المؤمن والمؤمن به، فالله لم يكلف من لم يؤمن به، إنما كلف من آمن به، إذن، فحين دخلت للإيمان بالله دخلت طواعية، وآمنت به، إذن، فأنت شريك في كل الترام تقنيني يصدر عن ذلك الإله. كان من المكن أن لا تخضع أبدا، إذن، أنت شريك في هذه العملية. ومن اللحظة التي يقول فيها: «كتب» فأنت شريك في هذه العملية، لو لم تؤمن به لما كتبت، يعنى أنك عندما دخلت كنت معى في هذه الكتابة، أي في إجراء صيغة العقد (وما دام تعافلت استسمع منى)، ذلك لأن علة فعل المؤمن لأى حكم من الأحكام، إنما هو صدور الأمر من الله به، أما علة لماذا أصدر الله هذا الأمر؟ قد تطيقها العقول وقد لا تطيقها، قد تعرفها وقد تجهلها، إذا كان الله قد حرم الخنزير، أكنا نؤجل هذا الحكم (حكم إيماني مع إيقاف التنفيذ) حتى تأتى الآلات والمعامل لتبين لنا أن بالخنزير شيئا ضارا؟ لا، نحن استقبلنا ذلك وحرمناه وإن لم نعلم. لماذا؟ ثقة في المحرم، هو قال ذلك، فلابد أن هناك حكمة، سواء عرفتها أو لم أعرفها، وبعد ذلك تأتى الأيام ويأتي الارتقاء العلمي ويبينون لنا المضار التي في هذه الأشياء.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، من الآية :

#### العلم تثبيت للإيمان

إذن، العلم يكفى للأسباب التي حرم الله بها الأشياء، يجب أن تكون ذريعة لتثبيت إيمانك بقوة الحكيم وقدرته وحكمته فيسما لم تعرف من أحكام، إذن، علة إقبـال المكلف على أي أمر من الأمسور هو أمر الله به، ويعسد ذلك الأمور أنواع: نوع للبشر فيه تقنينات، ونوع ليس للبشر فيه تقنينات، فالنوع الذي ليس للبشر فيه تقنينات نسميها أمورا تعبدية، والنوع الذي للبشر فيه تقنينات كالأمور التي تحقق مصالح الفرد ومسصالح الأسرة، ومصالح المجتمع، ومسالح التقاضي، كل هذه المصالح لك حسرية البحث والنقد في أن تأتي بأي تقنين من المقرآن (تقنين سماوی)، ثم تقارنه بأی تنقنین، ومهما علا التقنین البشسری فإنه یقنن علی مدی علم المقنن، وبذلك قــد تخطته أشــِـاء، وبعد ذلك يضطر أن يعــدل، يضطر حين التطبيق أن يعرف خطأه فسيعيد، ولكن حين يكون المقنن الحق ـ سبحانه وتعالى ـ الذي لا تخفي عليه خافية، فإنه يصل إلى منتهى الكمال فيما يريد، ولذلك إذا جئت بأى قانون وقسرأت تطوره والتعديلات التي طرأت عليه من المقسنين البشريين وجدت أن أي تقنين يرتقي يقترب من وجهـة نظر الإسلام، فما دام الأمر كذلك، فإنه على المسلم أن يستقبل قضية الأحكام وقضية إسلامه لمنهج ربه بتوثيق ما صدر عن الله، فيكون عمله أن يقول: «أقال الله ذلك؟ أقال رسوله ذلك أم لم يقله؟ فقط» وبعد ذلك يقبل على الأمر، فإذا كان أمرا عباديا فلا يحاول أن يفهم علته، أولا: لأن فهم العلة أولا يفسد عبادته، فلو أنك أقنعت واحدا بغلة مسألة من المسائل، لو أن وثنيا جاء ليسقنعك بعلة أمر من الأمور، فلو أن كل أمر يتطلب أن تقتنع بحكمته فذلك يفسد معنى العبودية، إنما العبودية أن تأخذ الأمر من الله بعد أن وثقته، وأن تثق تمام الثقة في أن ذلك أحكم ما يوجد في هذا الموضوع.

#### قمة العبودية لله

وبعد ذلك، إذا أقبلت على الأمر بهذه النية تكون قد أخذت قمة العبودية لله، وبعد ذلك قد يطلعك الله في ذات نفسك على أسرار أحكامه، ويفيض عليك إشراقات، ف الذين قالوا: حكمة الصلاة كذا وحكمة الزكاة كذا أو حكمة الحج كذا أو حكمة الصوم كذا، هم قوم نفذوا الأمر أولا ثم أدركوا في نفوسهم ما يعطيه هذا الأمر من عطاءات في نفس الإنسان، فقالوا: لكذا وكذا، ولكذا، فرض أركان الوضوء أربعة، وهي: غــــل اليدين، والــوجه، ومــــــح الرأس، والقدمين، وقال الرسول: إنه لابد من غسل الكفين إلى الكوعين والمضمضة، والاستنشاق، فلما أفتى الرجل نفسه في هذه السنة أدرك أنه لابد أن تكون هناك حكمة، ولا شك أن الرسول يعرف خواص الماء، السائل الذي لا لون له ولا طعم . ولا رائحة، فلما يأخذه بيديه يرى أنه لا لون له، ولما يتمضمض يعرف أنه لا طعم له، فإذا استنشق يعلم أنه لا رائحة له، إذن، فهو ماء صالح للوضوء. إذن، فعلل الأسباب وأحكامها لا تأتى أولا قبل أن تنفذ، ولكن نفذ، لأن الله قال. وأنا قلت سابقا: إن الناس لا يعاملون ربهم معاملتهم لأنفسهم، لماذا؟ لأن الإنسان عندما تكون صحبته متبعبة يبذهب إلى الطبيب، حين يذهب إلى الطبيب، توجد أولا عملية عقلية، وهي أن يقول أولا: إن معدتي منعبة، لأني عندما آكل أتعب، إذن، فقد حددت موضع العلة، وعلى ذلك: هل أذهب لطبيب جراحي أم لطبيب باطني؟ طبعا أذهب لطبيب باطني، ومن هو الطبيب؟ أقول: والله فلان متخرج من كذا وله سوابقه في كـذا وفي كذا، وهذه هي عمليتي العقليـة، وانتهيت منها فأسلمت زمامي للطبيب، جلس السطبيب فشخص المرض، وجلس يصف الدواء، أنا لا أمسك قلمه عند كتابة أي عقار لأقول له: لن أشربه حتى تقنعني بحكمته، وإلا وجب على أن أدرس تسمع سنوات في الطب لكسي يقنعني، وهكــذا يحــول عيادته إلى كلية للطب مع كل مريض، ولكن آخذه وأبحث عنه وإذا لم أجده فإن

الصديق الوفى هو ذلك الذى يستورده لى من مكان آخر وآخذه، فاذا جاء إنسان بعودنى ويقول لى : لماذا تشرب هذا الدواء؟ أنا لا أدخل معه فى مستاهة، لا أقول لان عندى الكزرية تعبانة والقناة أصابها ضيق، وأن هذا الدواء يؤدى إلى تمدد وانفتاح . . . إلخ ، لا أدخل معه فى هذه المتاهة، وإنما أقول: إنى أشربه لأن الطبيب كتبه، إذن، فإذا كنا نتعامل مع بعضنا هذا التعامل بأن العقل له مهمة، هو أنه أوصلنى للطبيب، وبعد أن أوصلنى إلى الطبيب انتهت المسألة، ولكنى أريد أن أتناقش معه، هذا يمكن إذا كنت طبيبا مئله، وبذلك تعقد (كونصلتو) وقل له: "والله لقد أخطأت فى كذا».

إذن، فمن الذى يناقش فى الحكمة؟ الذى يناقش فى الحكمة دائما هو المساوى لمن قنن فى الحكمة، وإلى أن يوجد مساو لله، (يبقى) يناقش في ما قنن. إذن، فالإسلام من المؤمنين لله هو مدلول الإسلام، وذلك معنى ليس سأحمق، وإنما بعقل وبمستهديات وبمتطلبات، فإذا ما أسلمنا زمامنا لله ليصرف حركة حياتنا كنا مسلمين حقا.

#### الفكسر

فإذا أردنا بعد ذلك أن نتكلم عن الفكر نقول: ما مهمة الفكر؟ وما هو الفكر أولا؟ الفكر: هو الخاصية التي امتاز بها الإنسان، ونسأل: هل الفكر عمل فيما لا بديل له؟ نقول: لا، لا عمل للفكر في أمر لا بديل له، إذن، للفكر عمله في اختيار البديل. تكون هناك حاجات متعددة، ثم يأتي العقل ليقول: هذا نفعله لأنه أنفع من هذا بدليل كذا وبدليل كذا، إذا كان هناك مكان أنا أريد أن أذهب إليه، وليس هناك إلا طريق واحد فلا عمل للفكر فيه، أما إذا كان له طريقان أو ثلاثة يمكن للفكر أن يتدخل فيه، إذن، فمهمة الفكر الاختيار بين البذائل، وبهذا تمتاز أنت عن الحيوان، من الذي يقرر البدائل؟ هو الفكر، بدليل أن الفكر عندما يتعطل بجنون فليس موضعا للتكليف؟ لأن آلة الاختيار بين البدائل لا وجود لها.

إذا لم يكن قد نضج بعد وبلغ الرشد، فلا تكليف، إذا كان هناك إكراه من

قوة أعلى، يسقط التكليف والمسئولية، إذن، فعمدم تكليف المجنون وعدم تكليف من لم يبلغ الرشد وعمدم محاسبة المكره، يدل على أنه لا يمكن أن نحاسب الإنسان على تصرف اخستار بديلاً فيه إلا إذا استوفى هذه الأشسياء، أن يكون غير مجنون، وأن يكون ناضحا، أي بعد سن الرشد، وألا توجد سلطة تكرهه على فعل، هذا هو الذي يفسد اختيار البدائل، إذًا فسنعود مرة أخسري للحيوان وهو الجنس الذي هو أدنى مني، الحيوان يصيبه أي أثر من أي إنسان أو من حيوان مثله، فينفعل لذلك الأثر الإيذائي، كسيف ينفعل الحيسوان؟ ينفعل انفعسالا واحدا للأثر، يرفس أو يعض أو يستعمل مخالبه، ليس لديه بدائل. لماذا؟ لأنه ليس له فكر ليخستار به بين البدائل، وليس عنده قيم تفسهمه أن الغريزة تسهدف إلى صون الحياة، فتصرفه واحد أمام أي انفعال، ولكن الإنسان: يأتي إنسان فيصفعني، ذلك أثر يوجب في نفسسي انفعالاً، وهذا الانفسال، ماذا يحمدث؟ يصح جدا أن أرفع يدى وأصفعه بمثل ما صفعني، ويصح أيضا أن أضربه بقدمي، ويصح أن أضربه بشكل أخف من ضربته، ويصح أن أنفس عن غيظي بعملية نزوعية، بأن أشتمه أو أسبه، ويصح أن أقول: لا أدرى ظروفه النفسية، فلعل ظرفا نفسيا أتعبه، فأنا أتحمله، لعل الله يوجد لي عندما يتغير ظرفي النفسي من يتحملني، وإذا كنا نحن الاثنين عبدين لله ـ كلانا من صنعته ـ وذهب أحدنا إلى البيت ليجد أن أحدا من أبنائه قد أساء للآخر، فمع من يكون قلبه؟ مع الظالم أم مع المظلوم؟ مع المظلوم، إذن يمكنك القول بأن الإساءة إليك قد تجلب لك عطف الله، فأسامحك وأحسن إليك فهي معللة التعليلات النفسية.

## \*\*\*

## الحسن والمسئ

أفلا أحسن إلى من جعل الله في جانبسي عندما أساء لي وأنا صنعة الله؟ غار الله لي فكان في جانبي، وما دام الله في جانبي (يبقى كتر خيير اللي أساءني)، تجارة الناس مع من يحسنون إليهم أم مع من يسيئون إليهم؟ تجارة الناس مع من يسيئون إليهم؛ لأن من يحسن إليه يأخذ منه، ومن يسئ إليه يعطيه، ولكن الناس تتاجر في الخسران، لا يحب إلا من أحسن إليه. إذن، عندما جاء ذلك الأثر في النفس الإنسانية يمكن أن يختار كذا من البدائل، هل اختيار البدائل عشوائي أم مبنى على قيم؟ مبنى على قيم تسيطر على منهج الفكر وترجيحه، وعلى منهج الفكر وترجيحه يكون السلوك مني، وأقلها: أن يكون الإنسان عاديا، فالله يقول: «فاعتدوا بمثل مــا اعتدى»، وهل أنا عندى من الدفة الميزانية بحــيث أضربه كفا في قوة الكف الذي ضمربني ومثله بلا زيادة ولا نقصان؟ لا يمكن، وهنا ندرك قصة المرابي الذي قال: «إن تأخرت عن أداء الدين آخذ من جسمك رطلا من اللحم». ثم تأخر المدين في السداد، فطالب المرابي بحقه، فقال القاضي اللبق: «لا مانع من ذلك، خمل هذه السكين واقسطع من جمسده رطلا من اللحم، فمإن زدت أو نقصت بأى مقدار سنأخذ مقدار الزيادة أو النقصان من جسدك، وهنا تنازل المرابي عن دينه، من الذي يستطيع أن يتحكم في المثلية؟ لا أحد يستبطيع، إذن، المبدأ الإسلامي يفسح مجال التسامح، ومعنى الإفساح في مسجال التسامح ﴿ قَإِذَا الَّذِي بَيْنَكُ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِي حَمِيم ١١٥ ولذلك يأتى إنسان ليقول: "إن قضايا الإسلام عجيبة، ها أنا قد دفعت بالحسني وأحسنت إليه، ومع ذلك ظل عدوى، أقول له: ساعمة تسمع من ربك قضية خذ القضية على أنها منطلق الحكم، كيف؟. لقد قال: ﴿ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ (١) فإذا لم تجده وليا حميما كما قال الله، فاعلم أنك لم تدفع بالحسني، وإن ظننت أنك تدفع

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، من الآية : ٣٤.

بالحسنى؛ لأن هذه قضية لازمنة، ولذلك فإن منطلق النقاش فى الدين لا يأتى من الأشياء المختلف عليها، وإنما يأتى من الأشياء المتفق عليها أولا، وننطلق من المتفق عليه إلى المختلف فيه، حينما قال الحق ـ سبحانه وتعالى ـ: أنا خلقتك من طين، ثم نفحت فيك الروح، ومرت على الطين مراحل، كان ترابا، ثم أضفت إلى الماء، فأصبح طينا، ثم حما مسنونا، يعنى طينا منتنا متغيرا، ثم صلصالا كالفخار، ثم نفخت فيك الروح. قضية لم نشهدها، ولكن الذي آمنا به قال تلك مراحل خلقتك، بعد ذلك عندما أبحث كيف أبحث في أمر لم أشهده، وقد قطع على خلقتك، بعد ذلك عندما أبحث كيف أبحث في أمر لم أشهده، وقد قطع على الباب وقال: ﴿مَا أَشْهَدَتُهُمْ خَلْقَ السَّمَواتِ والأَرْضِ وَلا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُمت مُعْخِذَ

قوله: ﴿ وَمَا كُنتُ مُتّخِذَ الْمُضِلِينَ عَضُدًا﴾ (١) مسعناه أنه لم يسكن هناك أحسد يساعدنى ليقول لكم من ورأئى، كنت المصدر الوحيد، لأننى الخالق الوحيد، فعلم هذه المسألة من جانبى، مساكان ظالم معى حتى يأتى من ورائى فيسخبركم، إذن، فستظلون جاهلين، ولذلك عندما يأتى الإنسان لينطلق لسلمعنى الغيبى، فقد أخذنا المسألة إيمانيا، ولسكن من رحمة الله أنه لا يترك لنا المسائسل هكذا، بل يعطينا بصيصا لتصديق ما غاب عنا بشسهادة ما أحسسنا، فعندما يقول: ﴿ تَبَارَكُ اللّهِ عَبِدِهِ المُملكُ وَهُرَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء قديرٌ (٢) الذي خَلق الْمَوْتُ وَالْحَيَاة ﴾ (٢) ترتيبه في ظاهره غير طبيعى، فهو خلق الحياة ثم خلق الموت، لكن قال: «الذي خلق الموت والحياة»، مسألة لافتة يجب أن نقف عند معطيات القرآن ـ كلام الله ـ يجب أن أعرف لماذا ورد هذا اللفظ هنا أو هناك، لأن لها إيماءات في المعاني، نعم، «الذي خلق الموت والحياة» لأن وجود الموت هو الدليل على صدق الله في الخبر عن الحياة، لماذا؟ لأن الموت أمر مشهود لنا، إذًا، فالموت وإن كان أمرا عدميا والحياة أمر وجودي، إلا أن مراحل الحياة لم تكن حسية، ولكن الموت هو الأمر الحسمي الذي تراه، فقال: انظر بحسك وتنبه؛ لأن قضية الموت ليست قضية خاملة، بل هي قضية فقال: انظر بحسك وتنبه؛ لأن قضية الموت ليست قضية خاملة، بل هي قضية فقال: انظر بحسك وتنبه؛ لأن قضية الموت ليست قضية خاملة، بل هي قضية

<sup>(</sup>١) سورة الكهف. من الآية : ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة الملك، الآيتان : ٢ ، ١ .

مشهــورة، وما من أحد إلا ومســته هذه القضيــة وكان على مشهد مــنها، يقول: «الذي خلق الموت والحياة» لأنه جعله كالدليل على صدق الإخبار بالحياة، وما دام دليلا فهو يقدم الدليل بين يدى المدلول عليه، مسائل أطوار الحياة غيبية والموت أمر حسى أمامكم، حين تموت، ما الذي يحددث؟ ساعة الموت تخرج الروح، ثم ماذا يحدث؟ يتصلب الجـسم، وهذا كلام يقرره الأطباء، وبعد ذلك يتعفس تعفنا رميا وينتن، وبعد ذلك يتبخر ما فيه من ماء، ثم بقية العناصر تعود إلى التراب، إذن، ما هو الموت؟ الموت: هو نفض الحياة، ونقض الشيُّ يأتي على عكس بنائه، كيف؟ إذا قلت: أنا أسافر من المكان الفلاني إلى المكان الفلاني، فأمر أولا بكذا ركذا وكذا وكذا قبل مكان الوصول، فإذا ما حدث كانت آخر محطة وصلت إليها هي أول محطة حين أعود؛ لأني أريد أن أنقض السفر، إذا بنيت شيئا وتريد أن تنقضه، فأنت تنقضه على عكس ما بنيته، فإذا كان الله قال: أنت تراب (صدق)، ثم وضع عليه الماء فأصبح طينا (صدق)، ثم أصبحت حمــاً مسنونا، طينا منتنا، لأنه متفاعل (صدق)، ثم صلصال كالفخار متجمد (صدق)، ثم نفخت فيك الروح، ثم أصبحت حيا. وعندما ينقض الحياة، كيف ينقضها؟ ينقضها على عكس ما وجدت، يأخذ الروح أولا فيتصلب الجسم ويصبح صلصالا، ثم يتعفن فيصبح حماً مسنونا، ثم تتبخر المياه فتعود العناصر إلى التراب، إذن، الموت أثبت لى قضية صدق الله في الإخبار عن الحياة، ساعة يأتي فيعطيني قضية في نفسي وفى الأرض ﴿ وَفِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لِلْمُوقِينَ ۞ وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تُسْمِرُونَ ﴾ (١) قارنوا الأرض بالنفس «آية للموقنين»، لقد قال: «أنا خلقتك من طين» وما دام خلقنا من طين ونفخ فينا الروح، لأن الـروح من أمره، إذن، هذه المادة الطينية منهـا غذائي وقسوام حياتي، والروح من عنده، إذن، فمنهج الروح من عمنده، فإذا أخمذت الاثنين: غذاء مادتي وروحي من الأرض، فهذا لا ينفع، لابد أن آخذ غذاء مادتي من الطين الذي خلقت منه، أما غذاء روحي فسيجب أن أبحث عن مصدره، إذًا، من أين ينشأ الفساد؟ من أنى أريد أن آخذ غذاء المادة والروح من ناحية واحدة، لا

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآيتان : ٢٠ ، ٢١.

﴿ وَفِي الْأَرْضِ آيَاتٌ لَلْمُوقنينَ (؟ وَفِي أَنفُسكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ (١) ، سمعنا قصة الخلق ، ثم . جاء العلم الحديث في القرن العشرين وابتدأ الناس يحللون العناصر، ونحن نعرف أنه من قديم الزمان كانوا يعتبرون أن العناصر في الكون أربعة: الماء، والهواء، والتراب، والنار، ولم يدركوا أن ما يسمونه عنصرا هو مادة مركبة من عناصر، ثم جاءت أدوات التحليلات. . الخ. فعرفوا عناصر متعددة في الكون، كانت (١٧)، ثم جاء (مندليف) فعجعلها (٩٧)، ثم أصبحت الآن (١١٣) أو (١١٤)، إذًا فالمعناصر في الكون كمثيرة، وعندما حللوا عناصر الطين الذي آخذ منه قوتي وجمدوها (١٦) عنصرا: الأوكسجين ـ الكربون ـ المنتروجين ـ الهميمدروجين ـ الكلسيوم - الصسوديوم - البوتاسيوم - الكلور - الفلور - الحسديد - اليود، السيلون -والمنجنيسز، تلك عناصر الطين الـذي يخرج منه ذلك النبسات، وبعد ذلك عنــدما حللوا الإنسان وجدوا الإنسان مكونا من الستة عشر عنصرا الموجودة بذلك الطين، معنى ذلك أن الله صادق عندما قال: أنا خلقتك من طين ﴿ وَفِي الأَرْضِ آيَاتُ لْلُمُوقِينَ ٣٠٠ وَفِي أَنفُسكُمْ أَفَلا تُبْصورُونَ﴾(١) هذه مسالة حللها الكفار، ولو قالها المسلمون لقيل: إنهم تواطأوا، وهل في بال الكافر أن يدلل على صدق الإسلام في شئ من الأشياء؟ لتعلموا أن الله ـ سبحانه وتعالى ـ يسخر حتى الكفر لخدمة قضية الإيمان.

إذن، فمنطلق المسائل إنما يأتى من الأمر المتفق عليه الذي يمكن أن يدخل في تجربة حسية، أما الذي لا يدخل تحت تجربة حسية، فآخذه أمرا غيبيا مسلما به؟ لأنه من الله، ولأن العسقل لا يمكن أن يصل إليه، لأن مراحل العقل في العلم التجريبي \_ كما نعلمها \_ ملاحظة على الأشياء، ثم تجربة معملية في الملاحظة، ثم نظرية علمية، ثم حقيقة علمية. إذن، كل تلك الأمور التي نراها والتي انطلقوا بها بواسطة الصاروخ إلى القمر، هذه القضايا المفزعة للعقل البشري الآن كلها مبنية على أمور بدهية في ظاهرة من ظواهر الكون، قلت سابقا: لكي نعرف هذا لابد

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، الآيتان : ٢٠ ، ٢١.

أن ندرك ماهي المتواليات البرهانية؟ معنى المتواليسات البرهانية: أنه عندما نأتى لأصمحاب الهندسة، يا صاحب نظرية (١٠٠) بأى شئ تبرهن على صدقها؟ فيقول: أنا أبرهن على صدقها بكذا وكذا، أي حسب نظريته (٩٠) أو (٨٠) إذن، برهانك على أى نظرية يكون دليله على نظرية سابقة لها، ولكن بماذا برهنت على سابقتها؟ يقول بمسلمة في نظرية قبلها، ولكي لا يطيل التنقل من ١٠٠ إلى (١)، سنقتصر على ٣، ٢ كيف برهنت على نظرية(٣)؟ بنظرية(٢) وكيف برهنت على نظرية(٢)؟ يقول بنظرية(١)، وكيف برهنت على نظرية(١)؟ لا يجد جوابا سوى: «بأمر بدهي»، ومعنى (أمر بدهي): أنه مطروح في الكون ينظر إليه كل إنسان، إذن، فأعقد مسائل العلم منتهاه إلى أمر بدهي موجود في الكون، وإلا فمن الذي لم ير ثمزة سقطت من شجرة؟ كلنا نراها وما أكثر الأشياء التي سقطت وأصابت الناس وهم جالسون، فيحذر بعضهم بعضا بعدم الجلوس في ذلك المكان الذي تتساقط الأشياء عليه، إذن، فلماذا (نيوتن) كما ادعوا؟ (البيسروني) على التحقيق العلمي اهتدي إلى مسألة الجاذبية بثمرة سقطت على الأرض؟ هي ملاحظة وظاهرة مسوجودة في الكون، ذلك الشسخص وقف أمام الظاهرة بتأمل وإسعان، وأخلد يتساءل: لم لم تصعد؟ لم تأت عينا أو يسارا؟، ثم انتقل من أمر بدهي إلى أمور، متى تحدث الفجوة؟ تحدث عندما تنتقل من الأمر البدهي إلى قسمة نظرية (١٠٠)، ولكنك إذا سلسلتها من ١-٢-٣، تسهيل وتسهل الفجوة في أن تنقل من الأمر البدهي إلى أمر (١٠٠) ولذلك كان التراث العلمي الذي وصل إلينا، والذي نسب إلى أفراد، عسندما يتسلسل تجده ينتهي إلى أمر بدهي «أرشميدس» الذي اخترع قانون الأجسام الطافية، الذي بني عليه البواخر وما... إلى آخره، المسألة أنه كان في الحمام وارتفعت بعض المياه، ثم وصل إلى موضوع الماء المزاح والحجم والوزن، شم اخترع القانون، إذن، فأعفد أمور العلم من النظريات التي آتت أكلها للعالم كان الأمر البدهي هو الأسساس الأصيل، وما دام الأمر البدهي هو الأساس الأصيل، فإن الله لا يريد منا إلا أن نلاحظ الظواهر في كونه ملاحظة دقيقة؛ لأن وراء كل ظاهرة سرا، إذا أحببت أن تترف حياتك وترقيها وتنميها، اشغل ذهنك، لأني خلقت لك مقومات حياتك الضرورية، فإن أردت أن ترتقي فقد أعطبتك

ذهنا، وأعطيت لك مظاهر كونية، وأعطيت لك مادة فأعمل عقلك في مادة الله التي خلقها ورتب الأمور، واستنتج ما شئت، فالذي ـ مثلا ـ كان يويد أن يشرب من قديم، إما أن يذهب إلى البحر، أو يذهب إلى عين، فلما تعب استخدم الدابة، ثم بدأ الناس يفكرون وأدركوا أن الماء له استطراق، فستساءلوا: لماذا لا نبني حزانا عاليا ثم نأخذ منه أنابيب نمدها للبيوت؟ وعندما يريد الإنسان ماء عليه أن يفتح الصنبور، إذًا، فهذه مسألة ترف في الحياة، هذا الترف لا يتأتى إلا عندما تعمل ذهبنك، أعمل ذهنك بطاقتك الفكرية المخلوقة لله في المادة المخلوقة لله، ولا عمل لـك إلا أن تستيـقظ، وإن أردت أن تعيـش متخلـفا فأنت حـر، وهذه أسباب الحياة موجودة للحاجبات الضرورية، وقد رتب الحق ـ سبحانه وتعالى ـ ضروريات الحياة ترتيبا مهما، يجب أن يـفطن إليه الإنسان، وهو أن استبقاء الحياة التي خلقها الله في الإنسان تتطلب أشياء، تتطلب طعاما وتستطلب ماء وتتطلب هواء، الإنسان يختلف عن الآلة التي يصنعها البشر، السيارة عندما ينفد وقودها تتموقف تماما، لمكن عندما لا آكل لا أقف تماما، أستطيع أن أعميش شهمرا أو شهسرين. لماذا؟ ذلك لأني كائن حي ومن صنعة الله، فيقد صنع لي مخسزنا ذاتيا لقوتي، عندما آكل شيئا أكثر من حاجة الحياة إلى سعر حرارى يتكون دم ولحم، وعندما لا أجد طعاما يمكنني أن آخذ من ذلك المخزن، وللذلك يمر موعد الأكل بالنسبة للفرد، يقبول: «أنا نفسى انصدت عن الأكل» لا يا أخي، لقبد تغذيت بالفعل، والدهن هو المادة الوحيدة التي تعطى للجسم كل العناصر اللازمة للغذاء، مادة واحدة، وعندما ينفد الدهن، يأكل من اللحم إلى أن يصل إلى آخير مخزن وهو (العظم) ليخلم السيد وهو المخ. كل حظ الجسم أن يبقى المخ دون عطب، وطالما لا يوجد عطب بالمنح يمكن تدبير كل شئ، لو توقف قلبه، وأمكن عمل شئ من التدليك قبل أن تتلف خلايا المخ، يصبح من المكن أن يعيش، لكن إذا تلفت الخلايا، إذا، فهسذا هو السيد، وأهم شئ بالمخ هو الفوسفور، وهو الذي يستمده من العظام، ولذلك تجد دقة القسرآن عندما يتكلم عن زكريا: ﴿ رَبِّ إِنِّي وَهُنَّ الْعَظْمُ منى الضعف. عنون منخون من قوتى، منتهى الضعف.

سورة مريم، من الآية : ٤.

#### الطعام والماء والهواء

إذن: الطعام يمكن الصبر عليه مدة؛ لأن عندي منخزنا ذاتيا، ولكن ما هو الحال بالنسبة للماء؟ يمكن للإنسان الصبر على الماء أقل من الطعام، حوالي عشرة أيام؛ لأن الماء ضروري لإذابة العناصر التي تعطيك الغذاء، إذًا، فأنا أصبر على الطعام أكثر من صبرى على الماء، فإذا انقضت مدة طويلة دون طعام، يمكنك فيها أن تحتال، أو إن رضى عليك من ملك طعامك، والماء لأن حاجتي إليه أكثر لم يجمعله الله مملوكما، إذًا، فالطعمام يمكن أن يملك، والماء أقل في الملكيمة، ولكن الهواء لا علك أبدا؛ لأنه لا يصير الإنسان عنه، فهو زفير وشهيق، فإذا ما ملك لإنسان فغير مأمون على أخيه الإنسان، فإذا غضب عليه منع عنه الهواء، قبل أن يتحرك إليه ليرضم عنه يكون قد انتهى، ولذلك جماء العنصر الأول في الحمياة عنصرا مشاعا لا يملكه أي أحد، والناس جميعا فيه سواء، ويجوز أن يشرب فرد الماء مقطرا وآخر يشربه ساخنا وآخر يشربه فاترا، كلهم سواسية في أصل الوجود للحياة، إذن، فسالحق ـ سبحانه وتعالى ـ حينما يعطى أي قضية إنما يعطى دليل الغيب بدليل من المحس، ومنا دام الأمر كنذلك، ويصدق في واحسدة والثانيية والثالثة، فلابد أن ذلك يفرض علينا الصدق، ما نعرفه نقول صدق في كذا وكذا، وما لا أعرفه لابد أيضا أن يكون صادقا فيه، حين نستقبل الإسلام بهذا، فذلك هو الفكر الإسلامي، معنى فكر إسلامي أن الذي وضعه هو الإله الذي خلق.

#### الفكر المعاصر:

نأتى بعد ذلك لقضية الفكر المعاصر، الفكر المعاصر عبارة عن نشاطات ذهنية، والنشاطات أنواع:

١- نوع محكوم بإطار دين الحق.

٢ ـ ونوع محكوم بإطار غير ديني أصلا.

٣ـ ونوع محكوم من قـوم لهم دين ولكنهم لا يمكنون الدين من قيادة حـركة
 الحياة.

فالأفكار المعاصرة مصدرها ثلاثة:

١- إما أفكار ناس محكومين بدين الحق.

٢ وإما أفكار ناس متدينين بدين يؤمنون أنه حق وإن كان ريف، إلا أنهم
 يعزلون الفكر المادى أو الدنيوى عن قيادة الدين.

٣ وإما أن يكونوا أناسا ليس لهم دين أبدا.

هذه الأفكار حينما يقف الإسلام منها، نقول: يا من لا تؤمنون بدين: إن حجتنا عليكم منا قلنا من ضرورة الإيمان بالله نفسيا وعنقليا واجتماعينا وارتضائيا ولغويا، وبعد ذلك ما علينا ألا تؤمن به، الذي يدل على إفلاسك حين تريد أن تسود نظاما من وضع عقلك وتريد أن تخرج مؤمنين بالله من نظام لهم، لا تقارن نظامك بالنظام الذي يعيشون به، بل انتقلت إلى مسألة ليست في موضوعية البحث، تأتى لتقول إن الإيمان بالله خرافة، والدين خرافة (طب يا سيدى اترك الإيمان جانبًا. والدين خـرافة) وخذ أثر الإيمان وهو منهجمه، ثم قارن أثر الإسلام وهو منهجه ـ بمنهـجك. هو يريد أن يزلزل في أنفسنا القيم الإيمانيــة حتى ننصرف عن كل ما تخلف عن القيم الإيمانية، نقول له: «لا، هذا ليس نقاشا»، هب أن هذا من وضع مسحمد، هب أن هذا من وضع المسلمين. فالكلام الموضوعي المنهجي هو أن تأتي بالنظام، ثم نرى هل هو مئل نظامك أم أفضل؟ هذه هي الأصول، إنما تدخل في متاهة وتقول: الدين خرافة، يا سيدي الدين خرافة عندك وحقسيقة عندي، إذن، الموضوع الذي يربطنسي بك، هو نظام، هات نظامك وخذ نظام الخرافة، قارن هذا بذاك، هات أى جيزئية من الجزئيات لكى تراها إذن، أنت تدخلت في أمر لا يعنيك، هذا الأمر هو أن النظام الإسلامي استمد قداسته عندنا لأنه من صنع خالقنا، فأنت تريد أن تزلــزل فكرى عن صنع خالقنا، ولماذا يجعل فكرك أولى من فكرى؟ إذن، ما أيسر الرد على من له فكر في غير إطار ديني يعتقد

به.

تأتى لقوم آخرين لهم دين أيضاً، ولكنهم لم يحكموه في نظام الحسياة، لأنه عندما حكم في نظام الحياة جرب ففيشل، هنا تجد معسكرين: المعسكر الشرق. والمعسكر الغربي ـ المعسكر الشرقي يمثل فكرة (لادين)، والمعسكر الغربي يمثل فكرة (هنا دين) ولكنه معزول عن قيادة حركة الحياة، لماذا؟ معذورون لأنهم جربوا قيادة الكنيسة وقيادة البابوية، فلمما جربوها وجدوها فاشلة، خنقت كل فكر أن يتحرك وكل ذهن أن يعمل، فتخلفت أوربا على يد الكنيسة وعلى يد سلطة البابا، عندما اتصلوا بالمسلمين في الحروب الصليبية وعرفوا منشأ القوة لدى المسلمين، لأننا لانملك لا كنيسة ولا بابا، كلنا في العبودية لله ساواء، «لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق»، «أطيعوا الله وأطيعوا الرسول»، ثم يأتي في آية بالغة ويقول: ﴿وَأَقِيهُ وَا الصَّلاةَ وَآثُوا الزُّكَاةَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾(١) انفسراد بأمس الطاعبة ﴿لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ﴾(١) ثم عندما يدخل عنصــر البشر غيــر الرسول يقول: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ (٢)، فلم يكرر معهم أمرا بطاعة؛ ليدلنا على أن طاعة البشر لبشر مثلهم غيير مختصين برسالة إنما هو من باطن طاعة الله وطاعة رسوله، فليست لهم طاعة ذاتية، وإنما الطاعة من باطن ما تطيع الله به وتطيع رسوله، ولكن لماذا اخستلفت الأساليب؟ ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ (٣)، ﴿أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ﴾ (٤) ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ منكُمْ﴾ (٤) بِدون تكرير الطاعة.

<sup>(</sup>١) سورة النور، من الآية : ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، من الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، من الآية : ٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، من الآية : ٥٩.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، من الآية : ٩٧ .

«أيها الناس: إن الله كمتب عليكم الحج». إذن، التقى أمر الرسول مع أمر الله، فالمطاع فيه أمر واحد، يقول: «أطيعوا الله ورسوله» لأن الأمر واحد، ومرة يكون لله أمر مجمل وللرسول أمر تقصيلي. مثل قوله عَرَّاكُمْ في الحج ـ مثلا ـ: «خذوا -عنى مناسككم»، إذن، عندما أقول: « أطيعوا الله»، أي في أن كتب الحج، وأطيعوا الرسسول؛ لأنه أيضا قال: «كتب عليكم الحج» وبعد ذلك قال: «خذوا عنى مناسككم»، إذن، فلله طاعة وللرسول طاعة، لم يتوارد أمر الطاعة على شئ واحد. هذا في الإجمسال وهذا في التفصيل. وبعد ذلك يأتي أمسر لم يشرعه الله في نطاق الدستور الأصيل. فيقبول: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزُّكَاةَ وَأَطِيعُوا الرُّسُولَ﴾(١) لم يأت ذكر الله هنا، لماذا؟ لأنه وضع بهذا الدستور القرآني، يقول: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنَّهُ فَانتَهُوا ﴾ (٢) كأى دستور عندما يضع أي تقنين، لا تجد في الدستسور أن الموظف الذي يتغيب ١٥يوما يفـصل، أي الدستور أناط بالجهاز الوظيفي أن يضعوا من القوانين ما شاءوا، فهمم يصوغون ذلك بأمر الدستور الأصيل، ومادام قد قال الله: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ (٢) إذًا، لا يجوز أن نقسول إن هذا الحكم لم يرد في القسرآن؛ لأن الرسول جاء ليبين، ولأن الدستور وضع أمرا بأن ما يفعله ويقرره يصبح أوامر. إذا، لابد أن يفرد الرسبول بطاعة: ﴿ وَأَقِيسُمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَطِيمُوا الرَّسُولَ ﴾ (١)، إذن الطاعات أنواع.

ـ طاعة لله ورسوله معا في الأمر حين يتفقان فيه.

- طاعة لله وطاعة لرسوله في الأمر الذي يكون لله فيه إجمال وللرسول فيه تقصيل، فأنا أطيع الله في تقصيل ما فصل.

وبعد ذلك أمر لم يأت في الكتاب، إنما جاء في الكتاب بواسطة القاعدة الكلية ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا﴾(٢) أعطاه أمرا استقلاليا، في

<sup>(</sup>١) سورة النور، من الآية : ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر، من الآية : .

كثير من الأحكام بهذه الآية التى أمر بها رسوله فى الطاعة، يرد على قوم أخبر عنهم رسول الله على الله على الله على أربكته، عنهم رسول الله على الله على أربكته، ومعنى ذلك أنه جالس جلسة العظمة «يقول: بيننا وبينكم كتاب الله، فما وجدنا فيه من حلال حللناه، وما وجدنا فيه من حرام حرمناه، يعنى نطرح سنة الرسول «ألا وإن ما حرم رسول الله كما حرم الله».



### التساوي في العبودية

وبعد ذلك جاء لولى الأمر وقال: يا ولى الأمر أنت نائب عن المؤمنين جميعاً فى رقابة تنفيذ أحكام الله، ولذلك الخليفة الأول يقول: "أطيعونى ما أطعت الله، فإن عصيته فلا طاعة لى عليكم» إذن، لم ترد فى أولى الأمر طاعة مستقلة، هذه أول مرتبة من مراتب أعزاز النفس الإنسانية ألا تكون تباعة لمثلها، وما دامنا متساوين فى العبودية فلنتساو فى التلقى، إذن، من الحرام ومن العبث ومن عدم الذوق أن نقارن بين فكر بشرى وإسلام سماوى. إنما نقارن فقط لنريح أولئك الناس المفتونين ببعض المبادئ، فقط ـ عندما نقارن ـ وإن نصرنا الإسلام ـ فالمقارنة ذاتها لاتشرف الإسلام. لكن ماذا نفعل إذا كان مستوى خميرة الإيمان فى المسلمين مفتونة بشئ يجعلنا ننزل إلى هذا المستوى

ألم تر إن السييف ينزري بقسدره إذا قيل: هذا السيف خير من العصا

عندما أقول: إن السيف أحسن من العصا، أبذلك أكون قد مدحت السيف؟ لا . لا تقل إن الإسلام خير من الفكر البشرى أبدا؛ لأن ذلك شئ لا يشرف الإسلام، كيف تقارن فكر محدثين خاضعين لأهوائهم ولتسلطاتهم به؟! والدليل على ذلك أننا نجد من حكم الواقع ما يؤيد هذا، العالم الآن فيه موجتان:

1. موجة علم مادى: ومعنى علم مادى: محكوم بالمادة وبالتجربة وبالعمل - الملاحظة بالتجربة العلمية فالنظرية فالحقيقة العلمية - هل أفاد العالم أم لم يفد؟ أفاد العالم بالمخترعات والأشياء التى رفهت الحياة وقصرت المسافات وأعطتنا متعا. . الخ. هل يوجد كهرباء أمريكية وكهرباء روسية؟ لا توجد كيمياء إنجليزية وكيمياء ألمانية، لماذا؟ لأن الجميع محكوم لما تعطيه التجربة المعملية، والتجربة المعملية على المادة لا تجامل فهى تعطى الحقائق، فاتفقت المعسكرات، إذا كان هناك خلاف في كيمياء فهو خلاف في تأتى الصنعة فقط، في دقتها: اختراع الأصباغ، اختراع المواد المذيبة، الألوان الثابتة وغيسر الثابتة. وهنا نقول: إنهم اتفقوا في هذه النقطة، لأنهم محكومون بالمادة.

 ٢ والموجة الثانية موجة مذهبية نظرية: كلام نظرى - يعنى - كلام غير معملى وغير تجبريبي، يعنى كل واحد يحاول أن يقول نظرية ويبررها، فوجد في الكلام النظرى معسكران: (معسكر شيوعي) و (معسكر رأسمالي) ولللك تجد أن الحتلافهم في المذاهب النظرية أفسد التقاءهم فيما التقوا عليه من مواد، وسخروها لخدمــة الأهواء، وكل واحد اســتغل هذه الأثار التي نــشأت عن الترقــي الفردي، وجعلها وسيلة من وسائل فرض النظر، ونحن نقول: إن فرض النظر هذا ليس صوابا. ثم نأتى لنحكمكما أنتما الاثنين. أولا: لا تطالبونا أبدا لأن نبرر أن الإسلام قمة في التشريع، لماذا؟ الإسلام لم ينزل السيوم، الإسلام نزل من (١٤) قرنا، ولم ينزل نظرية، بل تعرض للتطبيق الفعلى، وأسست عليه مدنية وقامت حضارة، كانت عندنا حضارة عندما كنتم تطلقون على بلادكم: (القرون الوسطى) المظلمة. أيام «هارون الرشيك» صنع العلماء الماديون ساعة وأرسلوها هدية «لشارلمان»، فلما رآها شارلمان قال: إن بها شيطانا، منثلما قلنا نحن على الراديو أول ما ورد إلينا، وإذا أردت أن تعسرف الأسس والبذور التي غرسهما الإسلام في -حضارته وفي مدنيته فاقرأ للمنصفين ممن كتبوا عن تاريخ القضاء، اقسرأ ـ مثلا ـ «شمس العرب تطلع على الغرب» لزكفسريد هونكة، تجد أن كل ناحية من نواحي التقدم: البذرة والخسميرة للعرب المسلمين طبعا؛ لأن العسرب قبل الإسلام لم يكن لديهم شئ، اذهب إلى المكتبة في نيويورك، ترى المكتبة بها مبني رجاجي عال، رمز قماعة المطالعمة صورة العمربي بزيه أمام الأمهيق الذي يجرب فيه العمليات الكيماوية. إذن، الإسلام تعرض للتطبيق، وظلت أمته هي الأمة الأولى في العالم قرابة ألف سنة، إذن، لا تقل إن الإسلام لم يكد ينزل الآن لتجربه، لقد جربناه ووجدنا في تشاريعه ليس فقط ما يساوى الاشتراكية وغير ذلك من الهراء، عيب أن تقول هذا، لماذا؟ لأنه لو قسارنا: أيوجد في النظام الاشتسراكي أن الدولة ملزمة بأن تعين للمكفوف قائدا مبصرا على نفقة الدولة؟ هل رأينا مثل ذلك؟ أنتم تأخذون من مال الناس لتعسطوا للناس، هل وجد عندكم إيشار؟ نحن نعطى حق

الله ونتطوع بشى، بل أيضا عندما يكون لدى شى واحد وغيرى مختاج إليه فإن لدينا ﴿وَيُوْثُرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾(١) وأيضا فى التقنينات الأخرى التى تنظم شئون الحياة، إن لدينا الإيمان يبدأ من «لا إله إلا الله» حتى «إماطة الأذى عن الطريق» النظافة يعنى، جزئيات دقيقة لم يكن لعقل أن يدرك أن تكون تلك موضوعات تشريع، هل وجد فى تشريعاتهم - مشلا - أن الرجل الذى يعجن العجين ليخبز لابد أن يضع لثاما على أنفه وفمه؟ كان المحتسب فى قديم الزمان يصادر العجين إذا وجد الرجل دون لثام؛ لأنه من الجائز أن يعطس فتتسرب ميكروبات مرضه إلى العجين.

وأيضا من الذي يقنن للحلاق الذي يحلق للناس؟ الحلاق يحتم عليه وضعه في مهنته أن يكون أنفاسه في وجه الزبون، وهنا يمنع المشرع الحلاق من أكل البصل أو الثوم حتى لا يسبب للزبون ضيقا أثناء الحلاقة. هل وصلت التقنينات إلى هذا الحد؟ يقول أيضا: إن رأيتم جزارا ينفخ الذبيحة من فمه فلابد من عقابه، هل كنا نعرف أن هذا هو ثانبي أوكسيد الكربون، وأنه يمكن أن يدخل اللحم ميكروب؟ إذًا، فهو تقنين استوعب كل قضية الحياة، ولا توجد قضية من القضايا الا وله فيسها رأى، ولكن إذا وجدت قضايا بالفعل، الإفلاس الشرقي أو الغربي وضعها، يأتي فيسقول: «ضع لها بديلا في الإسلام» فأقول له: أنا غير ملزم يا أخي؛ لأن الإسلام (متركب على بعضه) الإسلام لا يتخذ قضية واحدة، الإسلام يتخذ قضيا مسلسلة، يعني قبل أن يحرم الربا، ماذا صنع؟ الربا الذي يمثل أساس الخلاف بيننا وبينهم، الذي يعتبرونه الدعامة الاقتصادية في الحياة وإن عطلتموه فستظلون متخلفين. . . الخ، رد عليه بالقول: اقرأ آية الربا في سورة البقرة ﴿مَثَلُ اللّهِ عَمْونَ آمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّه كَمَثَلُ حَبّة أَنْبَتَ سَمْع مَنَابِلُ (٢) وبعد هذه الآية الدين يُعقون آمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّه كَمَثَل حَبّة أَنْبَتُ سَمْع مَنَابِلُ (٢) وبعد هذه الآية عشرون آية كلها في النفقة بجميع ظروفها الإنسانية والنفسية والتهديدية والامتنانية، قبل أن يحرم الربا وسع الرقعة للنفقة، حن القلب البشري، ثم والامتنانية، قبل أن يحرم الربا وسع الرقعة للنفقة، حن القلب البشري، ثم

<sup>(</sup>١) سورة الحشر، من الآية : ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، من الآية : ٢٦١.

وردت آية الربا، أي أن آية الربا لم تأت عن خلاء أو بدون أرضية، لكن هذه الأرضية ليست عندكم فأنتم معذورون في عمل الربا، ولكس لدينا دين يُسَخِّي نفس الغني، ويرفع همة الفقير حتى لا يكون آخذا، دين يسخر همة الغني ليعطى ويرفع همة الفقير ليمتنع، هذا هو الدين الذي يصلح للحياة، بعد ذلك يحرم الربا، أنت لم تقبل أن تتطوع بالنفقة والله لا يقبل أن تعطيه بفائدة أو بزائدة، فلنلتق بالمسألة في منتصف الطريق، احفظ رأس مالك كدين ولا تأخذ منه فائدة، ولذلك نزلت بعدها آية الدين ﴿ إِذَا تَدَايَتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجْلِ مُسَمِّى فَاكْتُبُوهُ ﴿(١)، إذن، المسائل الاقتصادية إما أن يُسَخِّيُّ الناس لينفقوا، فإذا لم ينفقوا يقول: أنت لم تنفق وأنا لا أرضى أن تأخذ، كيف تبـرر لنفسك وأنت واجد فضــلا عن حاجتك؟ لأن الذي يقرض غيره عنده مال زائد والذي اقترض محتاج، كيف تفرض على من هو محتماج أن يعطى أكثر مما أخذ؟ هذا إجحماف، فإذا كنت لا ترضى أن تنفق أو أن تتطوع في سبيل الله وأن تنفس عن أخيك كربة، أنا لا أقبل الربا، فــماذا يفعل؟ يأتى في منتصف الطريق، نحفظ لك رأس مالك لكن لا تأخذ منه ريادة، ولكن اسمع: عندما تتداين ماذا تصنع؟ آية الدين إعجاز في التشريع، آية واحدة جمعت كل المسائل، فيقول: ﴿ إِذَا تَدَايَعُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَل مُسَمِّى فَاكْتُبُوهُ ﴾(١) ظاهر الآية الذي يفهمه الناس فيقولون: «هل القرآن حبريص إلى هذه الدرجة على أن يوثق للغنى دينه حتى لا يضيع؟! هذه قسوة على الفقير!». والرد: لا ﴿ إِذَا تَلَا اَيْنَهُم بِلَا يُنْ إِلَىٰ أَجَل مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ ﴾ (١)، ثم يقول: ﴿ وَلا تَسْأَمُوا أَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيرًا أَوْ كَبِيرًا إِلَىٰ أَجَلِهِ ﴾ (١)، عندما تنظر تعتقد أنه يحمى الغنى وماله، لا، لا، إنه يحمى الفقير من نفسه، فإذا أخذ بدون صك عليه، ربما حدثته نفسه أن يماطل أو أن يأكل الدين، فإذا ماطل وأكل الدين، وجماء بعد ذلك إنسان يطلب من هذا الغنى أن يعطيمه فلن يعطى، بذلك عطل دولابا كبيرا، فلكي يدرك أنه قد كتب عليه صك وأنه لا سبيل فلا بد أن يعمل لكي يؤدي، إذًا هي حماية للدائن، وحماية للمدين من نفسه، وحماية للمجتمع كله أن يضن الأغنياء بمالهم حين يأتي الفقراء ويأخذونها ويماطلون فيها،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، من الآية : ٢٨٢.

وبذلك يضمن التوازن الموجود، ولكن هل أقفل الباب أمام الأربحية الإيمانية؟ لا، ﴿ فَإِنْ أَمِنَ بَعْ ضَكُم بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ اللَّذِي الْأَثْمِنَ أَمَانَتُهُ ﴾ (١) هناك فرق بين التشريع وبين الطموح الإيماني، إذن فهو تشريع مستوف، ثم لماذا نبتعد؟.

<del>ppp</del>

(١) سورة البقرة، من الآية : ٢٨٣.

# الشيوعية رد فعل الرأسمالية

إننا لو نظرنا إلى المذهبين السائدين اللذين يتحكمان في الأفكار الآن: المذهب الشيوعي والمذهب الرأسمالي:

المذهب الشيوعسى قام كرد فعل للمذهب الرأسمالي، رأس المال تحكم وطغى وأصبح لأصحاب المصانع شراسة مع العمال، وكما يقال في قانون الحركة: إن كل فعل له رد فعل، فإنه أيضا في المعاني: كل فعل له رد فعل مساو له ومضاد له في الاتجاه. الرأسمالية هنا، ومن تضطهد؟ العمال، إذًا لابسد أن يأتي رد الفعل في الطرف الثاني وهو العمال، ولكن إذا جاء طغيان من طائفة فنحن لا نأمن أن يأتي طغيان من الطائفة الأخرى، معنى ذلك أن الظلم موجه، وإن لم يكن من الناحية المالية فسسيكون من الناحية السثانية، وهذا ما حدث، فيأتي الأفراد الذين وضعوا المذهب ويريدون السيطرة على الحكم، وأقصر وسيلة للتحكم هي أن يتحكموا في لقمة الناس، وما دام قد تحكم في لقمة الناس فبإمكانه أن يقودهم كما يشاء، الله يريد ذلك؟! الله يريد أن يأمن الناس على أرزاقهم وعلى معايشهم، وبعد أن أدركوا أن الظلم قمد يكون موجها من هذه الناحمية، قام (سيمدنا) ماركس، الذي وضع النظرية ـ ونحمد الله أنه سـماها نظرية ولم يسمها حقيقة ـ قال: «الدعوى ونقيض الدعوى والجامع بين الدعوى ونقيضها» كلام كالفوازير، فما هي الدعوى؟ هي الرأسمالية الظالمة، وما نقيضها؟ أن تستولى الطبقة العمالية، ولكن العمالية قد تطغى، ولكن هنا يأتي بعض الأفراد ليجمعوا بين الدعوى ونقيضها، وهذا ما يمثله الحزب الآن.

الرأسمالية التي ينادى بها الغرب، نقول: حينما يوجد مبدأ من المبادئ والمبدأ سليم في ذاته، حين يكون سليما في ذاته، ويود أن يرتقى: هل يرتقى إلى الأقوى أم يتنازل عن وضعه الرأسمالية كسان بها شراسة، ولكن الوضع حكم عليها أن تتنازل عن شراستها، أعطت للعمال حقوقا، حددت ساعات العمل، وضعت لهم

تأمينا صحيا واجتماعيا، إذًا فقد تنازلت الرأسمالية عن شراستها، وما معنى تنازلها عن شراستها؟ معناه: أنها كانت خطأ!! والشياوعية المواجهة لها قامت لكيلا تجعل أحدا يمتلك أبدا، ثم ظلت بعنفوان قوتها وتسلطها وبالسمة الخميرية الموجودة في مجتمعاتهم تعييش مدة طويلة بقوة الدفع، وعندما طال الأمد ظهرت آثارها؛ لأن الحافز امتنع، وبدأوا يبيعون رصيدهم من اللهب ليشتروا القوت، بدأت الشيوعية تتجه إلى وضع الحيافز، إذن، تنازلت عن أصلها، كيف ذلك وأنستم تسمون هذا اشتراكية؟! أما الشميوعية فلا زالت في الطريق، إذن، أنت لم ترتق، وإنما تتنازل، ومعنى تنازل المقابل يدل على خطئه، ومعنى تنازل الطرفين: أنهما لابد وأن يلتقيا في الوسط، كذلك جاء الإسمالم، احترم الحافز النفعي؛ لأن ذلك الحافز النفعي هو الذي يدور عليه دولاب الحياة، هل كل الناس عندهم مثالية بحيث يركزون كل جهودهم لكي يسخدموا المجتمع؟ إن خدمة المجتمع قد تأتي أصرا طبيعيا لخدمة نفسك، والمجتمع سيفيد رضيت أم كرهت، مثلا إنسان لديه مال، يراود نفسه أن ـ بدلا من تخزين المال ـ يبنى به عـمارة من عشرين طابقا، بكل طابق أربع شقق، ثم أؤجر الشقة بـ ١٠٠ جنيه فأجمع حصيلة كبيرة، النفعية والتملك هما المسيطران عليه، سنسلم \_ جدلا \_ بأنه ليس عنده أي معنى إنساني أو أي معنى اجتماعي !! فتقول له أن ينفذ فكرته لأن المجتمع سيفاد قهسرا عنك، رضيت أم كرهت، فمن يقوم بالحفسر سيتقاضى أجرا، وتلك طائفة فقيسرة، وسيتقاضى أجرا كل من قام بعمل، سواء نجارة أو أسمنت أو بناء أو ديكور أو صباغة، إذن، قهرا عنك ـ وإن تكن هذه ملكيتك الخاصة \_ سيستفيد المجتمع.

## 

## حركة الحياة وقوة الخالق

إذن فحركة الحياة لابد أن تحكمها بقانون الذي خلقها، إن الله عندما يريد أن يدخلني الجنة يقول: «فيها مالا عين رأت ولا أذن سمعت» ويشرح الرسول عَلَيْكُم قول الله \_ سبحانه وتعالى \_: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مَن قُرَّة أَعْيُن ﴾(١) إذن فهو بذاته يسوقني إلى الخير بقاتون النفعية الذاتية، فالإسلام في مسادئه يقول للرجل الأثاني: والله إن كنت تحب نفسك فعلا لأصبحت مسلما، لماذا؟ لأن الإسلام يعطيك كذا وكذا. وقد يقول: إنه يقيد حريتي، والرد: أنه يقيد حريتك حقا ولكن من أجلك يقسيد حرية الملايين، قسال لك: لا تسرق وحسدد حريتك في أن تأخذ مالا حراما، ولكنك تنظر إلى ذلك على أنه تحديد لحريتك أنت، ولكنه من أجلك أنت حدد حرية ملايين الناس، فقال لهم: لا تأخذوا منه، فلا تنظر إلى ما أخذه منك إلا إذا قارنته بما أعطاك، يقول لك أيضا: غض بصرك عن محارم الغير، فستسأل: ولم يريد أن يمنعني من رؤية الجمال والتسمتع به؟ والرد عليه: إنه حدد بصرك لجمال أخلد وأحسن، وحدد بصرك كما حدد من أجلك أبصار ملايين الناس من أن ينظروا إلى محارمك، إذن، فكما أخذ منك شيئا أعطاك أشياء، وذلك في قانون الدنيما، وبعد ذلك يأتيك في الآخرة متعـة من الفضل، إنما كل شيُّ ستأخذ جزاءه واضحا، ولذلك فعندما نأتي إلى شخصين أحدهما حملق في الجمال وأدام النظر فيه، والثاني لم يحملق به، نقبول عن الثاني: إنه أعشق للجمال ممن أدام نظره، لقد عف عما حرم الله ليرى جمالا أزليا أبديا أحله الله له، فمن منهما أعشق للجمال؟ أذلك الذي أخذ نظرة عمابرة يكوى بسبها في النار؟ أم الذي غض بصره ليأخذ حظه من الجمال حظا واسعا خالدا ؟.

<sup>(</sup>١) سورة السجدة، من الآية : ١٧.

### احترام قضية الإيان

إذن، فتعاليم الإسلام لايصح أبدا أن تقارن بأفكار البشر؛ لأن في هذا إجحافا للإسلام، الإسلام من وضع الله، وما دمنا قد آمنا به يجب علينا أن نحترم قضية ذلك الإيمان.

ثم نأتى بعد ذلك لنرى ما أعطى الإسلام وما أعطته النظريات، عندما تعرضت إنجلترا بعد الحرب للأزمة الاقتصادية، قام شخص يدعى (كينز)، وهو إله الاقتصاد عندهم، ووضع نظريات اقتصادية صارت هى القمة الاقتصادية، ونأتى إلى نظريته فنراه يقول: «لا يمكن أن يؤدى المال وظيفته الكاملة فى الحياة إلا إذا انخفضت الفائدة إلى الصفر» لم لا تقول (تحريم الربا)؟! وفى قانون العمالة نراه يقول: «ينجب على الدولة لمناهضة البطالة أن تقوم بأعمال ومشاريع لتشغيل الأيدى. . إلخ ».

وزرد عليمه ساخرين: «أهذا ما وصلت إليه في المقرن العشرين؟» إن لدينا العربي قبل الإسلام يقول: «احفر بثرا وطُمّها وأعط الأجير حقه» سبحان الله!! ألأنّ عربيا قالها لا تصبح نظرية؟ ولأن (كينز) قالها تصبح نظرية؟! يقول العربي: احفر البئر واردمها، ثم احفر واردم وادفع أجرا لكل من يعمل فيها، ولكن لماذا لم يقل (تصدّق)؟ لا، لانه عندما يتصدق يخلق جيلا من محترفي البطالة، عليه أن يعمل ليأخذ بعيزة وبكرامة وبعمل، استفدت بطاقاته في الجود في أن يعمل وماذا قال (كينز) أيضا؟ قال: «إن الاقتصاد الإنجليزي لا يمكن أن ينجح إلا إذا تحقق له شيئان في خط واحد: الإنتاج والتنمية، وأن لا يتعطل العمال» يمعني إذا كان مؤظف يتقاضى مبلغا ما من الجنيهات ثم يستهلك ويشتري منتجات بقدر مرتبه، فلن يستطيع يسوما أن يرقى حياته فيشتري ثلاجة أو راديو أو سجادة، أما الذي يستطيع أن يرقى حياته فهو الذي يوفر، كذلك الدول لابد أن توجد مدخرات لكي يكون هناك تنمية مع الإنتاج، ترتقى بالتنمية وتدوم العمالة بالإنتاج؛ لأنه لو لم

يكن هناك تنمية لن يصبح هناك استهلاك، وطالما قل الاستهلاك يتعطل العمال، ولكن إذا اتجهنا إجماليا للاستهلاك، فلن يكون هناك تنمية، إذن ماذا نفعل؟ يسير الإنتاج مع التنمية في خط واحد، وسياسة الفرد تكون حكيمة، إذا كانت على قدر هذا التسوازن، فلو أنفقت كل دخلها فلن ترتقى أبدا، هل هذه هي النظرية يا سيد (كبنز)؟ إن القسرآن عندما تعرض لهذه المسألة لم يتعسرض لها بأن قال: سورة في التوازن الاقتصادي، بل لمسها لمسا خسفيفا لأنه رب، إله، هذه المسائل التي أتعبتكم وخصصتم لها متخصصين، يلمسها الله هكذا، ماذا قال؟ ﴿وَالّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ (١) ما أنفق بلا إسراف ؟ لأنه لو أسفو لن يحون هنأك إنتاج؛ لأنه بذلك أسرف لن يحقق مدخرا ينمي به نفسه، وإن قتر فلن يكون هنأك إنتاج؛ لأنه بذلك يعدم الاستهلاك: ﴿وَلا تَجْعَلْ يَدَكُ مَقْلُولَةً إِلَىٰ عُتُلِكَ وَلا تَبْسُطُهَا كُلُّ الْبَسْط فَتَقْعُدُ مَلُومًا من المجتمع؛ لأنك إنسان بلا خير محسورا، إن غللتها إلى عنقك ستقعد ملومًا من المجتمع؛ لأنك إنسان بلا خير ولا نفع، وإن بددتها ستقعد محسورا، لا أريدك هكذا تقعد ملوما محسورا، وذلك هو الميزان الاقتصادي.

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان، الآية : ٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية : ٢٩.

#### الإسبلام

### والأديان السابقة

تلك هي مهمة الإسلام التي جاء من أجلها، سبق الإسلام بدينين عظيمين: الدين الموسوى والدين المسيحي، تلاحظ على السدين الموسوى أن المادية ـ بعمد تحريف الكتاب \_ طغت على كل بنود الدين، تقرأ التوراة فلا تجد كلمة واحدة عن اليوم الآخر، ولا عن القيم، وإنما فيسها كلام مادي صرف، حتى أنهم أرادوا أن يطبقوا قانون المادة على الله: ﴿ لَن نُؤْمَنَ لَكَ حَتَّىٰ نُرَى اللَّهَ جَمَّهْوَةً﴾(١) أيها الأغيباء: هل ذلك الإله الذي يرى جهرة يمكن أن يكون إلها؟ ثم يقولون: إن الإله قد مشي في الجنة، ثم سمع يعقوب صوته، فاصطرع معه، وكاد يعقوب أن يصرع (ربه)، فقال له: يا يعقوب استح فأنا ربك، ثم جعلوا بيوت أنبياتهم بيوت دعارة، فإبراهيم أخذ سارة إلى ممصر لكي يراها فرعون مصر ويعمجب بها ويعطيه بقرات وخلاف، دين كله ماديات، لا معاني ولا قسيم. دين أصبح بتحريفه لا يمكن أن يصلح لقيادة الحياة. فإذا كان هذا الدين أخذ الماديات كلها، فإذا جاء دين بعده أيعطيهم ماديات أم العنصر المفقود؟ يأتي العنصر المفقود وهو الروح، فيجاءت المسيحية بقسيم روحية بعسيدة عن الأمور المادية تمامسا، لماذا؟ لأن ذلك هو العنصر المفقود عند بني إسرائيل، ويقول الله: ﴿ وَرَسُولاً إِلَىٰ بَنِي إِسُوالِيلَ أَنِي قُدْ جِعْتُكُم ﴾ (٢) جاءهم رسول لكي يعدل لهم المزاج الإيماني: يا قوم، يا من انصرفتم إلى المادية البحتة وعطلتم منهج ربكم عن القيم الروحية: لقد أرسلت لكم عيسى لكي يقدم لكم قيما روحية بحتة، ثم تضم القيم الروحية في المسيحية إلى الماديات التي عندكم فينعدل المـزاج الإيماني، ويكون تشريعا صحيـحا يمكن أن ينسب إلى الله، لكن هؤلاء عادوا هؤلاء، فظلت اليهودية في ماديتها وظلت المسيحية في رهبنتها، وأصبحت لا تصلح لقيادة المجتمع، فلما جاءت الكنيسة وسيطرت بالمسيحية

سورة البقرة، عن الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، من الآية : ٤٩.

أصبحت المسألة رهبنة، فنادى الناس بإبعاد الكنيسة، وقام «مارتن لوثر»، فلما أبعلوا الكنيسة نشط الذهن العقلي وابتدأ يخوض بنشاطه في علم المادة والتجربة . . الخ، فارتقت البلاد وقالوا: هذا ما جنته علينا الكنيسة، ولو لم تكن متحكمة لكان ارتقاؤها قد سبق منذ عدة قرون. إذًا، الكنيسة معوقة والمسيحية نفسها هي التي عوقت؛ لأنها رهبنة وخلاف، بل قالوا: إن الأديان في مجموعها معوقة!! وبذلك خلعوا على المسيحية وزر الكنيسة، وخلعوا على كل الأديان وزر المسيحية المحرفة، ومسن العجيب أننا قد سمعنا هذا الكلام من مستشرقين، بأن الدين خدم التخلف. ونقول لهم: لقد كان الدين تخلف عندكم، لكنه لم يكن تخلفا عندى، جرعتان من طبيبين: طبيب إذا أعطى جرعة صح الجسم وإذا امتنع عنها المريض مرض الجسم، وطبيب آخر إذا أخذ المريض من دوائه ضعف الجسم، وإذا امتنع عن أخذه قسوى الجسم، ما الذي يدل عليه ذلك؟ يسدل على أن الجرعة الأولى جرعة حق، حينما يأخذها يقوى وعندما يمتنع عنها يضعف، أما الجرعة الثانية فباطلة؛ لأنه عندما يأخذها يضعف وعندما يتركها يشفى، كذلك الدينان: الإسلام عندما قياد الحياة في المسلمين أسس حضارة ومدنية، وعندما تخلي المسلمون عن إسسلامهم انحطوا وتخلفوا، ودين آخر يقسابله وهو المسيحيسة عندما أخذوا منه ضعفوا، وعندما تركوه جانبا وأخذوا نظام حياتهم السياسية المدنية جانبا بعيدا عن الكنيسة تقدموا، إذن فتلك جرعة حق وهذه جرعة باطل، ولذلك نجد أن الله لم يترك اليهود والمسيحيين دون أن يبشرهم بما آلوا إليه من مادية بحستة وروحانية بحــتة على أصلها، كيف؟ عندمــا يحكى الله يقول: ﴿مُحَمَّدُ رُّسُولُ اللَّهُ وَالَّذِينَ مَعْهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمْ ﴾(١) لا يكون شديدا على الكفار إلا إذا كان مؤصلا بقوة، ولا يكون بهذه الشدة إلا إذا كان لديه العلم المناسب لإيجاد معدات هذه الشدة، ﴿ تُواهُم رُكُمًا ﴾(١)، كلها قيم ﴿ سُجُدًا ﴾(١) ليسوا مغرورين بعلمهم أو مالهم أو إمكانياتهم ﴿يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللَّهِ وَرِضُوانًا سِيمَاهُم فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أُقْسِرِ السُّجُودِ ﴾(١) والسجود هو أقصى ما يمكن من خضوع العبد لربه، كلها قيم،

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، من الآية : ٢٩.

﴿ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التّورَاقِ (۱) يعنى كأنه قبال لهم في التوراة: يا بني إسرائيل سوف تنختلون في منهجكم وسأبعث رسولا لديه قيم مفقودة عندكم، بذلك ترك العنصر الموجود وأتى بالعنصر المفقود في بني إسرائيل ﴿ وَمَثَلُهُمْ فِي الإنجيلِ (۱) لم يأت هنا بقيم ﴿ كَرْزَعُ (۱) أمور مادية صرفة ﴿ أَخْرَجَ شَطّاهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغَلْظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يَعْجِبُ الزَّرَاعَ لِيَعْظِ بِهِمُ الْكُفَّارَ (۱) فكأنه قال لليهود في التوراة: إنني سآتى برسول يعجمع أمرين: العنصر المفقود فيكم وهو القيم، وفي الإنجيل قال: سآتى بالعنصر المفقود فيكم وهو القيم، وفي الإنجيل قال: سآتى بالعنصر المفقود فيكم وهو المادية، فالإسلام بهذا النص جاء ليسقود الحياة في عيدانيها: الميدان القيمي الروحي، الحلقي، الذي يصون كل حضارة عن شراستها وطغيانها، والميدان الآخريبي وهي الملاحظة، بقوله: ﴿ وَكَأَيْنِ مِنْ آيَة فِي السَّمَواتِ وَالأَرْضِ يَمُرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ (٢) فحين يخبر الله عن القوم أنهم يحرون بآيات ربهم وهم عنها معرضون، فمعني ذلك أنه يريد منهم أن يلاحظوا كل ظاهرة، وأن يلاحظوا كل آية، فبملاحظة الظواهر، وبملاحظة الآيات يوجد العلم التجريبي الذي يبتدئ عليه علية تقود علية الحياة. ثم يثني به تجربة، ثم يثلث به نظرية، ثم ينتهي إلى حقيقة علمية تقود مادية الحياة.

(١) سورة الفتح، من الآية : ٢٩.

(٢) سورة يوسف، الآية : ١٠٥.

### الإسسلام

## للمادة وللروح

إذن، الإسلام جاء للمادة وللروح معا، فمن أراد أن تنهض أمته الإسلامية فعليه أولا أن يثبت الإسلام في نفوس المسلمين، وأن يجعلهم يزهون بدينهم، ويزهون بإيمانهم، ويعلمهم جميعا أن هذا الدين ليس آفته في قصور المتشريع، ولكنه في قصور تطبيق هذا التشريع، فإذا ما أرادوا أن تعود لهم عزتهم وسيادتهم وكرامتهم وأن يقودوا العالم من جديد، فسعليهم أن يغيروا من أنفسهم ﴿ إِنَّ اللَّهُ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيّرُوا مَا بِأَنفُسِهِم ﴾ (ا) ولنعلم جميعا أن الله لا يتغير من أجلنا، ولكن يجب أن نتغير من أجل الله.

**MAG** 

(١) سورة الرعد، من الآية : ١١.

### الإسلام

### والقوة والجتمع

إذن، فالعصبية تبع للإيمان، وليس الإيمان تبعا للعصبية، وبذلك انطلق مبدأ الإسلام انطلاقا مدويا في الكون، ليضع للناس مبادئ العدل والحق والمساواة والخير والجمال.



## ألوان الناس

ونحن حين نستقرئ أوضاع الناس في الأرض نجد الناس لا يخرجون عن لونين:

١\_ لون عاقل تقنعه الحجة ويقنعه البرهان.

٢ ولون جاهل يتمادى في جهالته نكرانا للإقناع وعدم انصياع للحجة، ﴿ وَجُحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقُنتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُوا ﴾ (١).

فإذا أراد الله لمبدأ من مبادئ الحق أن يسود، فلابد أن تكون لسلحق قوة، قوة تقنع بالبرهان وقوة تردع بالسنان.

أناة فإن لم تغن عقب بعدها وعيدا فيأن لم يعن أغنت عسراتمه

وما هو إلا الوحى أو حد مرهف تقييم ظبياه ظلم كل مائل فيهذا دواء الداء من كيل جاهل فيهذا دواء الداء من كيل جاهل

<sup>(</sup>١) سورة النمل، من الآية : ١٤.

#### التربية

## فى مدرسة النبوة

ولكن من الذي يؤتمن على أن يحمل السيف ليحمى كلمة الحق؟.

لا يؤتمن إلا إنسان له مواصفات خاصة، وهذه المواصفات الخاصة لابد وأن تربى فى مدرسة النبوة وعلى يد الرسالة، عقيدة صلبة قوية لا تلين، وعهد إيمانى يصدق الإنسان فيه، ورباط فى سبيل الله، واستهانة بكل ما فى الدنيا من متع ونعيم وجاه وسلطان لتنتصر كلمة الحق.

ومن القادر على إيجاد هذا اللون ممن يحملون السيف ليحموا العقيدة وليحموا الحق؟ ومن الذي يضمن لنا أن من يحمل السيف لا تطغى به قوته، فينحرف بالقوة إلى حيث لا تراد القوة؟.

لابد أن يربى هذا المرء على عين النبوة، وحين يربى على عين النبوة، يكون إنسانا أمينا على أن يحمل السيف ليستعمله في موضعه الصدق وموضعه الحق.

وإذا نظرنا إلى تاريخ الرسالات في الأرض منذ رحم الله الخلق بإرسال الرسل وجدنا موكب الرسالات لا يتعدى أن يأتي الرسول بمنهج ربه مؤيدا بالمعجزة التي تؤكد صدقه في التبليغ عن الله، وليس عليه إلا ذلك، فليس عليه أن يتدخل ليحمل الناس على أن يقولوا كلمة الحق، وليس له أن يتدخل ليفرض قوة على قوة، ولكن السماء هي التي كانت تتدخل، فحين يلج الباطل في عناده وينصرف الناس عن الحق، هنا تتدخل السماء لتأديب هؤلاء، فكلا أخذنا بذنبه، لذلك نجد قوما أغرقهم الطوفان، ونجد قوما خسفت بهم الأرض، ونجد قوما أهلكوا بريح صرصر عاتية.

هذا هو تأديب السماء، ولم يكن تلدخل من جانب الرسل وأتباع الرسل، ليحموا هذه العقيدة بغير الحجة والبرهان والمنطق؛ لأن السماء تحملت عنهم ذلك.

SISU

لأن الإنسانية لم تكن قد بلغت رشدها، ولأن الدين المستوعب لكل كمالات الوجبود لم يكن قد جاء بعد، فالأديان تطورت، ديانة محدودة الزمان وديانة محدودة المكان، تأتى لتصحح جزئيات الأرض، فإذا استعدت الأرض كلها وتصححت جزئياتها، أمكن لدعوة عامة أن تجئ، فتشمل الدنيا كلها زمانا ومكانا وتشريعا مستوعبا لكل أقضية الحياة.



## شبهات القتال

#### في سبيــــل الله

بعض بنى إسسرائيل طلبوا أن يقاتلوا فى سبيل الله، ولكن ذلك الطلب لم يكن خالصا لوجه الله، وإنما كان \_ كهما يقولون \_ لأنهم أخرجوا من ديارهم وأبنائهم، إذن، ففى ذلك شبهة هى أن الحماسة للقتال لم تكن لله وحده، وإنما كانت للغيرة على الأرض وللغيرة على الأولاد والأبناء.

يضرب الله ذلك المثل فيقول: ﴿ أَلَمْ ثَرَ إِلَى الْمَلَا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ إِذْ قَالُوا لِنَبِيَ لَهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكًا تُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللّهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلاَ تُقَاتِلُوا﴾ (١).

أى أنكم تطلبونه الآن، فإذا ما فرض وعرفتم أنه سيمسكم شي من النصب والتعب، ربحا تنصلتم مع أنكم الطالبون.

﴿قَالُوا وَمَا لَنَا أَلَا نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَلْا أُخْرِجْنَا مِن دِيَارِنَا وَأَبْنَائِنَا﴾ (١).

فاستجاب الله لهم وكتب عليهم القتال، فماذا كان الموقف؟ كان الموقف أن ﴿ وَمُوا إِلاَ قَلِيلاً مِنْهُم ﴿ (١).

إذن فهم ساعة الطلب اللساني كانوا طالبين للقتال، فلما أصبح القتال حقيقة واقعة تولوا إلا قليلا منهم.

هؤلاء القليلون، هل ثبتوا عند التجربة والاختبار والامتحان؟:

كلا، لما كتب عليهم القتمال تولوا إلا قليلا منهم، وبعمد ذلك أراد الله أن يختبر هذه العزائم، فهذه القلة التي لم تتول جعلها الله أيضا موضع الاختبار.

يقول الحق: إنه ابتلاهم بنهر، فمن شرب منه فليس منى، ومن لم يطعمه فإنه منى، فلما ذهب إلى النهر هؤلاء الذين لم يتولوا عندما كتب القتال، شربوا منه إلا قليلا. إذن، فالقليل أخذ منه القليل.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، من الآية : ٣٤٦.

وبعد ذلك، القليل الذي لم يشرب حينما واجه العدو قالوا: ﴿ لا طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ ﴾ (١).

قال الذين يظنون أنهم ملاقو الله: اثبتوا؛ فكم من قسئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله.

هنا نجد مصافى البطولة، ونجد غرابيل القوة والشهامة. لم يستمع الله لهم حين طلبوا القتال، فنبههم إلى أنه إن كتبه عليهم سيتولون، وقد فِعلموا فعلا، تلك مصفاة.

جاءت المصفاة الأخرى بالابتلاء، ابتلاهم بالنهر فشربوا إلا قليلا.

**PPP** 

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، من الآية : ٢٤٩.

## أهل الصمود

وبعد ذلك واجهوا العدو، تلك مصفاة ثالثة، ثبت قليل منهم.

إذن، فلا يمكن أن يعد للقتال إلا إنسان قد مر بمصاف متعددة، تصفى شوائب نفسه وخور عزيمته، وجبن إرادته، حستى لا يبقى لجند الحق إلا هؤلاء، أهل الصمود والمعدن القوى، والعقيدة الصلبة التي لا تلين أبدا.

لذلك مر الإسلام بمراتب من الاختسار، حسى لا يثبت فيها إلا الأقوياء، اضطهدوا في أبدانهم، واضطهدوا في أموالهم، واضطهدوا في أوطانهم، فمن ثبت مع هذه الشدة فهو الذي يصلح لأن يحمل للإسلام سيفه، وهو الذي يصلح لأن يمثل قوة الإسلام.

إذن، فالإسلام إنما جماء \_ أولا \_ فى صورة يبتلى بها المؤمنون، ليمحص الله اللذين آمنوا، وإذا كنا ننظر إلى المراد من الكون الحق، نجمد أن المراد من هذا الكون هو إيجاد الحياة الفاضلة والحياة المثالية.

#### مجتمع

## الأمسن والسسلام

ماهى عناصر الحياة الفاضلة والحياة المثالية؟

إنه إطعام من جـوع، أى مجتمع كـفاية، وأمن من خوف، أى مجـتمع أمن وسلام.

لذلك حينما امتن الله على قريش بأنه أطعمها من جوع، ضمن لها بقاء الكعبة وكانت مصدرا اقتصاديا لحياتهم، حين تفد القبائل والناس فيرزقون منهم، وحين جعل لهم من المهابة ما يأمنون به في تجارتهم إلى الشام وإلى اليمن.

قال: ﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبُّ هَذَا الْبَيْتِ ٢ الَّذِي أَطْعَمَهُم مِن جُوعٍ وآمَنَهُم مِنْ خَوْفٍ ﴾(١).

تلك هي مقومات الحياة، وهذه المقومات هي الدعوة وهي الشعار الذي ينادي به كل مصلح الآن. إذا نظرت إلى كل مصلح وجدته يطلب مسجمتمع الكفاية والأمن.

ولكن، أيحقق البشر للبشر مجتمع كفاية وأمن؟

. Y

لماذا؟

لأن الشعبارات لا تبنى نظما، وإنما تبنى الشعبارات قوما يفيدون من النظم، فإذا تمكنوا من الإفادة منها أهملوا لب هذه النظم، وجوهر هذه النظم، فيريد الحق مسبحبانه وتعالى مان يأتى برسالات السماء، لتثبت فى الناس مجتمع الكفاية ومجتمع الأمن.

<sup>(</sup>١) سورة قريش، من الآيتان : ٣ . ٤ .

## مجتمع الكفاية

ومجتمع الكفاية الذى يوفر للناس مقومات حياتهم: ميادينه مختلفة ومهماته متعددة، تتحقق فيمن يبحث في الصحة ليضمن السلامة، وفيسمن يبحث في الأرض ليستخرج منها الأقوات، وفيمن يبحث في المادة ليبتكر منها مرفهات الحياة وميسرات الوجود.

ولكن هب أن كل ذلك وجد، وبعد ذلك وجدت شراسة في الكون، أو وجدت الشراسة في الكون، أو وجدت الشراسة من خارج القنوم، فسينغص ذلك عليهم مجتمع كفايتهم، إذن، فلابد من جهة أخرى تضمن التوازن، وتحقق الأمن في داخل الأمة، وتحقق لهم الأمن من مخاوف خارجها.

## m m m

## مجتمع الأمن

الأمن في داخل الأمة المؤمنة يتولاه الوالي بما يأخذ من يد الله من تشريع يبين حدود الله، فمن تعدى هذه الحدود فكسرها، فهناك التجريم وهناك العقوبة.

حين نجد ذلك، نجد أن رسول الله على قد تسامى فى هذه المسألة تساميا لم يتحقق لأى أمة، ولا لأى حضارة، ولا لأية مدنية.

كيف كان ذلك؟

غبد أن رسول الله عليه الم ينشئ سجنا ليؤدب فيه المنحرفين، وإنما أنشأ شيئا آخر، هو أن يسبجن الذي أجرم وهو حبر في المجتمع، فهو لا يسبجن المجرم، ولكن يسبجن كل المجتمع عنه، يعيش بانطلاق حريته، ويعيش بين الناس وهو غريب عنهم، يتحكم في الناس ولا يتحكم في الفرد الواحد، فيقسول للناس: اعزلوا هذا الذي انحرف عن مجتمعكم.

فحين يصدر رسول الله كلمة تعزل المنحرف عن المجتمع، يستمع المجتمع كله، لا مودة لمنحرف ولا ود لمنحرف ولا سلام لمنحرف ولا كلام معه، ويتسامى فيأتى إلى أهل ذلك المنحرف، أى في بيته فيأمره هو ألا يقرب أهله.

هذه هي عظمة التشريع حين يتسامى، فلا يعزل المنحرف وحده، إنما يعزل عنه المجتمع، وهو حر فى ذلك المجتمع، هذا كعب بن مالك، وهلال بن أمية، ومرارة بن الربيع، تخلفوا جسيعا عن غزوة تبوك، وما تخلفوا عن عذر؛ لأنهم كانت لهم قوة يستطيعون بها أن يجدوا الزاد والراحلة والسلاح، ومع ذلك تخلفوا، فلما جاء رسول الله عليه أقبلوا إليه معتذرين بصدق، لم يكذبوا ولم يقولوا: لم نجد، بل قالوا: «لم نكن أيسر حالا منا فى ذلك الوقت، ولكنا تخلفنا وتخاذلنا عن غير حاجة». فيقول الرسول لهم: «انصرفوا حتى ينزل الله فيكم حكمه» ولكنه أمر الناس ألا يكلموهم، فلم يكلمهم أحد، وتسامى الأمر فعزل

كل واحد عن أهله. تلك قوة الكلمة حين تعزل الرجل عن أهله، ولا رقيب في البيت بين الرجل وأهله.

ويتسامى التشريع الحاكم مع المنحرف، إلى ألا يجعل الرسول عليه المنحرف على المنحرف بعقوبة على جريمة بينه وبين ربه على المنحرف بنفسه فى عقوبة على جريمة بينه وبين ربه يقر بها، ثم يحكم على نفسه الحكم، فهذا «أبو لبابة»، تبدر منه بسادرة يشير بها إلى اليهود: أنكم إن قبلتم عهد رسول الله، فإنه القتل. فلما قالها، قال: «والله لقد علمت حين قلت ذلك أننى خنت الله وخنت رسوله».

لم يطلع عليه أحد في ذلك الوقت، ولكنه عرف ما كان من جريمة نفسه، فماذا صنع ولم يطلع عليه أحد لتقوم عليه الدعوى؟.

إنه ذهب إلى سارية المسجد، فلما ذهب إلى سارية المسجد فوجئ به صحابة رسول الله مربوطا في السارية، فيسأل: لماذا؟.

يقول: أذنبت ذنبا، هذا الذنب هو كذا وكذا، ولم يعلم به أحد، ولا يكفر عن ذنبى إلا أن أربط نفسى إلى سارية المسجد، أى إلى عمود فى المسجد، فكان إذا ما جاءت الصلاة يحل نفسه ويصلى، ثم يعود فيربط نفسه «والله لا أفك نفسى ولا أحلها حتى يفكنى رسول الله المسلطية ».

ذلك شئ رائع!! أن يذنب الإنسان في فسترة من فترات الضعف ذنبا ولايراه أحد، ومع ذلك يعاقب نفسه ويفضح نفسه أمام الناس الذين لم يروه، ويقول: «لا أحل نفسي حتى يحلني رسول الله عاليا ا

تلك هي التربية الإيمانية التي تربي الناس ليضمن الحق مسبحانه وتعالى ما للناس أمن داخلهم.



## الأمن الخارجي

ولكن أكل خوف الناس يأتي من الداخل؟

لا، إن الخوف الأشرس والأشد هو الذي يأتي من الخارج.

اللذا؟

لأن الانحسراف الداخلي من المؤمنين يكون بغفلة نفس ربما تؤوب فسترجع فتتوب، ولكن الخوف حين يفد من خارج يكون من عدو.

إذن، فوجب أن تكون في الأمة قوة، وهذه القوة لتصون أمن الناس في الداخل، وتصون على المؤمنين أمنهم من خوف خارج، فوجب أن تكون للمؤمنين قوة، هذه القوة لم تكن قوة محددة، بل كل فرد في الإسلام كان معدا لهذه القوة، بحيث إذا جاء النفير لأي لون من ألوان الجهاد، وجد كل واحد صالحا لأن يحمل سلاحه، وأن يخوض المعركة مستعدا لذلك.

ولذلك يأتى النص ليقول: «خيركم رجل ممسك بعنان فرسه، كلما سمع هيعة طار إليها» (١).

إذن، فهنا قوتان:

قوة تحمى الأمن الداخلي من الانحرافات الجزئية.

وقوة تحمى الأمن من عدو خارجي.

وهؤلاء الخارجون هم أعداء الإسلام.

## **MANA**

(۱) رواه مسلم .

### حماية القيم

إذن، فالقوى لم تنشأ إلا لحماية القيم، فحين تكون القيم منهارة، فلا معنى لوجبود قوة؛ لأن القبوة في الإسلام لم تجبئ لحمياية الأرض فقط، وإنما جياءت لتحمى الأرض التي تحمل هذه القيم، إذن، فالقيم هي الأساس المقصود بالحماية فحين تتخلى أمة في الأرض عن قيمها، فما الذي يحمى فيها؟

لا يحمى شئ.

91311

لأن الأرض إنما روحها القيم، فإذا ما ذهبت القيم فالأرض شئ هباء بعد ذلك.

كـــذلك القيم الإيمانــية، تحــمى الإنســان وتعطيه مناعــة ضــد أن يغزوه عــدو خارجي.

لماذا يخاف أن يغزوه عدو خارجي؟

لأنه يخاف أن يفتن في القيم، يخاف أن يفتن في الدين.

إذن، فخوفنا من أن يغمزونا عدو خارجي لم ينشأ إلا لأننا نخماف على قيمنا من أن نفتن فيها.

ولذلك كان المطلوب منا ألا ندخر القوة لوقت الحاجة.

9134

لأننا إذا ادخرنا القوة لوقت الحاجة ربما عاجلنا عمدونا على غير عدة على غير استعداد فيصيب منا غرة.

لذلك طلب الحق ـ تعالى ـ من المؤمنين أن يحتاطوا لهـذا الأمر احتياطا قويا، فيقول: ﴿وَأَعِدُوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم﴾(١) والإعداد يكون قبل ولوج المعارك.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، من الآية :٦٠.

و «ما استطعتم» تدل على أن كل إمكانيات الأمة وكل مواهبها يجب أن تتعاون وأن تتكاتف على أن ترد العدو الخارجي إن حدث نفسه بخرق حدودنا الإيمانية أو القيم الإسلامية، و «ما استطعتم» هذه تعطى العذر للمؤمنين حينما تكون إمكانياتهم ضعيفة يجب ألا يقفوا ويقولوا: إمكانيات عدونا أكبر من إمكانياتنا.

PISIL

لأن الله طلب منا أن نعد ما استطعنا، وحين نعد ما استطعنا في إخلاص للاستطاعة بدون كسل، وبدون تهاون، فإن على الله أن يقوى هذه الاستطاعة تقوية تجعل الجيش القليل في العدد، أو القليل في المعدات، يغلب الجيش الكثير في المعدد، والقوى في المعدات.

## الله مع الجاهدين

ولللك يُعَلَمنا الحَق \_ سَبِحانه وتعالى \_ ألا نخور؛ لأن قوانا أقل من قوى عدونا.

9134

لأنكم لا تدخلون المعارك وحدكم، وإنما تدخلون بربكم يحميكم وبربكم يعينكم.

كيف يقول الحق ذلك؟

يقول: إن الله \_ سبحانه وتعالى \_ حين يريد أن ينصركم على عدو كثير العدد قوى المعدات فلا تستعجبوا ذلك.

لادا؟

لأن الله ـ سبحانه وتعالى ـ سيلقى فى قلوب عدونا الرعب، ومتى ألقى الحق فى قلوب عدونا الرعب، ولمتى ألقى الحق فى قلب عدونا الرعب فلن ينفعه عدده، ولن تنفعه معداته، وحين يلقى فى قلب العدو الرعب ويتراجع ولو شبرا واحدا، يقوى الجندى المؤمنين، ويكون كل عتاد العدو القوى للمؤمنين الضعفاء.

إذن، فالحق يطلب منا دائما أن نعد ما استطعنا، وأن نكمل تلك ألاستطاعة بيقين قوى في الله؛ ولذلك يضرب لنا الحق ـ سبحانه وتعالى ـ المثل في ذلك.

فماذا يقول:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسرَضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِشَالِ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِستُسْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِالْتَيْنِ﴾ (١).

فإذا نظرت إلى النسبة بين عشرين وبين مائتين وجدت نسبة واحد إلى عشرة، أى أن المؤمن الواحد بقوة الله له لابد أن يقاوم عشرة، فإذا نزلت النسبة عن ذلك

<sup>(</sup>١) سورة الأنفالُ، من الآية : ٦٥.

فهو ناشئ عن ضعف قوة اليقين وقوة الإيمان، بدليل أن الله لم يحافظ لنا على هذه النسبة لعلمه بأن قوتنا قد تضعف، فبعد أن كانت النسبة من واحد إلى عشرة، قال: ﴿الآنَ خَفَفَ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِنكُم مِائَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَتُيْنِ ﴾ (١).

إذن، فالمسألة انتقلت من «واحد إلى عشرة» إلى «واحد إلى اثنين».

فما الذي خفض هذه النسبة؟

إنه كلمة (الضعف) الضعف في اليقين، والضعف في الإيمان.

إذن، فإذا هزمت قوة مؤمنة أمام قوة كافرة دون هذه النسبة، فنعلم أن ذلك ناشئ من ضعف إيماننا؛ ولذلك يضرب الله مثلا ثانيا، فيقول: ﴿ إِذْ تَقُولُ لِلْمُوْمِنِينَ الشَّي مَن ضعف إيماننا؛ ولذلك يضرب الله مثلا ثانيا، فيقول: ﴿ إِذْ تَقُولُ لِلْمُوْمِنِينَ الْمَلاَئِكَةِ مُنزَلِينَ (١٤٠) بَلَىٰ إِن تَصْبِرُوا وَتُشَقُّوا وَيَناتُوكُم مِن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمدُدُكُمْ رَبُكُم بِخَمْسَةِ آلاف مِن الْمَلائِكَة مُسْوَمِينَ ﴿ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، من الآية : ٦٦.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآيتان : ١٢٤ , ١٢٥.

### الإيان ومعبونة الله

إذن فعلى مسقدار تقواكم وعلى مقدار صبركم وعلى مسقدار إيمانكم، وعلى مقدار صدقكم العهد مع الله في الصفقة التي عقدها، تكون معونة الله لكم.

إذن، فالمؤمن القوى هو الذى يقدر أن يحدد مقدار معونة الله له، فإن أرادها معونة قسوية فليقبل بإيمان قوى؛ لأن القوة العددية حين تلقى القوة الإيمانية لا يمكن أن تثبت معها أبدا.

ولذلك نجد أن الحرب الإسلامية الإيمانية ابتدأت في بدر، وحينما ابتدأت في بدر ماذا كان عدد المسلمين؟ وماذا كانت عدتهم؟ وماذا كان عدد المعسكر المقابل وهم الكافرون؟.

الف أمام ثلاثمائة وكذا، وعدد كثير أمام عدد قليل، وعدد متوافرة أمام عدد قليل، وعدد متوافرة أمام عدد قليلة، ولكن الله أراد أن يستهل معركة الإيجان الأولى استهلالا يثبت الإيجان فى نفوس المسلمين، وهو أنهم يجب ألا يستقلوا قوتهم؛ لأنهم غيرمعزولين عن الله، وإنما موصولون بالله.



# الحق والباطل

وبعد ذلك يأتى واقع المعركة الذي يحقق مبادئ يبجب أن نتنبه إليها.

فما هي هذه المبادئ؟

مشلا: أبو بكر كان فى صف رسول الله، وابنه قبل أن يسلم كان فى صف الكفار، وبعد ذلك يؤمن، وبعد أن آمن يقول: يا أبت لقد لقيتك يوم بدر فلويت وجهى عنك. أى أنه يقول: كان من الممكن أن أقتلك، ولكنى صرفت وجهى عنك، فيقول له أبوه أبو بكر: أما والله لو رأيتك فى المعركة لقتلتك.

موقفان:

١ ـ موقف يمثل الحق لا يجامل.

٢\_ وموقف يمثل الباطل حين يلقى الحق فيتخاذل.

كلام أبى بكر والشيخة منطقى مع علقيدته، وكلام ابنه منطقى ـ أيضا ـ مع على دين حق يغار عليه، فحين يلقى أباه، أبوه له حق الأبوة عنده، وهو ليس على دين حق يغار عليه، فحين يقارن: يقارن بين حق أبيه وحق ماذا؟ لو كان مؤمنا بأن عقيدته التى يقاتل عليها عقيدة حقة لهان أبوه فى نظره، ولكنه حينما قارن حق أبيه لم يجد حقا مقابلا ليقارنه به، بل وجد باطلا، فوجد حق أبيه أفضل من لا حق يقف هو فى صفه، وأبو بكر والشيخ كان ـ أيضا ـ منطقيا مع عقيدته؛ لأنه مع الحق الإيماني، وابنه لا يغنى عنه من الله شيئا، إذن فقد قارن بين حق لابنه وحق لربه، فائر أن يكون مع حق الرب، وإن كان ذلك على حق الابن، فقال: لو تراءيت لى فى المعركة لقتلتك!.

تلك هى العقيدة الإيمانية حين تقاتل لكلمة الله، فيجب ألا يستقر فى الذهن أبدا إلا كلمة الله، ولا أنساب ولا أحساب ولا صلات؛ لأن صلة الإنسان بربه أولى من صلته بمن خلق الله.

وأيضا نجد ـ مشلا ـ مصعب بين عمير كان له أخ اسمه أبو عزيز، ومصعب وأبو عزيز كانا مدللين في قريش، لأبويه إلى غنى ولهما في ذلك الغنى ترف، وأبو عزيز كانا مدللين في قريش، لأبويه إلى عنى ولهما في ذلك الغنى ترف، ولكن مصعبا ولحت أشرب قلبه حب الإيمان فآمن وهاجر وعاش في عيشة فقر وفاقة، حستى أن رسول الله عليه يراه وهو في المدينة يلبس جلد ماعز ليستر به عورته، فيقول: « انظروا إلى هذا الرجل، كيف فعل به الإيمان، والله لقد رأيته وما في مكة فتى أعز منه، ولكن هكذا صنع به الإيمان ».

يلتقى مصعب بن عمير بأخيه أبى عزيز، وأبو عزيز كان لا يزال فى صف الكافرين، وبعد ذلك يأسره أنصارى يقال له أبو اليسر، فيمر مصعب على أخيه وهو فى قبضة أبى اليسر الأنصارى، فيقول لأبى اليسر: «اشدد يدك على أسيرك، فإن أمه غنية وستفديه بمال كثير » فيقول له أخوه أبو عزيز: «أهذه وصاتك بأخيك با مصعب؟.». فيقول له: «هذا أخى دونك».

إذن، فحسب الإيمان ونسبه هو الحسب الذى يجب أن يعتد به، ويتسامى ترجيح ذلك النسب على النفس ذاتها، ومعنى النفس ذاتها أن يجود الإنسان بنفسه، ويعتبرها رخيصة أمام الصفقة التي ينتظرها؛ لأن الصفقة مربحة.



# البائع والمشترى والثمن

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَآمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ ﴾ (١) .

فالمشترى الله، والمشترى نفوس المؤمنين، والثمن الجنة. وما غاية الإنسان إلا أن يعيش سعيدا ممتعا، فإذا ما كان الثمن الجنة فليتعجلها، كما تعجلها الصحابى الذى قال لرسول الله: «ألسس بينى وبين الجنة إلا أن أذهب إلى هؤلاء أقاتلهم فيقتلونني؟ ». قال: «نعم».

وكانت في فمه تمرات، فاستبطأ أن يظل حيا إلى أن يمضغ هذه التمرات وألقى بالتمرات خارجه، وخاض المعركة فقتل.

وأيضا جمال الصفقة وإغراؤها يجعل المعذور في الإسلام عن الجهاد يتطوع هو بالجهاد.

هذا هو عمرو بن الجموح، رجل عبدره الله لأنه أعرج، فيقول لأبنائه: لابد أن أشهد المعركة، فيقولون له: «يا أبانا نحن نكفيك المعركة» فيقول: «لا، ولابد أن أشهد المعركة» فيصر أبناؤه عليه لمنعه، فيذهب إلى رسول الله فيقول له: «يا رسول الله: إن أبنائي يمنعونني أن أخوض المعركة» فيقول له رسول الله: «إن الله قد عذرك»، أي لأنه ليس على الأعمى حرج ولا على الأعسرج حرج، فيقول له: «والله يا رسول الله، إني أحب أن أطأ بعرجتي هذه الجنة ». فيبتسم رسول الله، ويطلب من أبنائه أن يسمحوا له.

فهـذا رجل معـذور بحكم الإسلام والشـرع، ومع ذلك استـطاب الصفـقة، فأحب أن ينتهز هذه الصفقة ليأخذها.

11619

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، من الآية : ١١١.

لأنه عاقل، هو سيموت حارب أم لم يجارب، فالموت لن يترك أحدا، فلماذا لا يموت بثمن غال؟ ولماذا لا يموت بصفقة رابحة تجعله هو ميتا في نظر الناس، ولكنه حي إلى أن تقوم الساعة، حي يرزق؟.

فأى عقلاء هؤلاء؟ هم الذيس يوازتون فى الصفقات، ويستهينون بهذه الحياة وبزخارفها، حين يعيش المؤمن فى جو عقائدى، وحين يتأكد أن الذى عقد الصفقة معمه هو ربه الذى يصدق وعده يجب عليه أن يتهافست على هذا الأمر، ويجب عليه ألا يدخر وسعه، وأن يعتقد أنه سيموت، شهد معركة أم لم يشهد.

## الشجاع والجبان

كلنا تحب نفوسنا، الجبان يحب نفسه، فهو لذلك يحمى نفسه من الموت والشجاع أيضا يحب نفسه، فهو لذلك يحب حسن الأحدوثة عنه في الآخرة، يحب الجزاء؛ لأنه يطمع في الصفقة الرابحة، ولذلك يقول شاعرنا العربي:

أرى كلنا يبغى الحياة لنفسه حريصا عليها مستهاما بها صباً فحب الجبان النفس أورده الحربا وحب الشجاع النفس أورده الحربا

كل واحد يحب نفسه، ولكن الفرق بين الحبين: أن هناك حبا سطحيا، حبا نازلا، يحب الخير العاجل ويصرف نفسه عن الخير الآجل مهما سما وارتفع.

**\*\*\*** 

# لماذا انتشر الإسلام بالسيف

إذن فقضية القوة في الإسلام قضية موضوعة لمهمة، إلا أننا في آخر عهدنا قد وجهنا المهمة وجهة أخرى، هذه الوجهة هي ما أراد أعداؤنا أن يقنعونا بها، قالوا: إن الإسلام انتشر بالسيف، فأحب المسلمون أن يردوا على ذلك، فقالوا: لا، إن الإسلام لم ينتشر بالسيف، والسيف لم يستعمل في الإسلام إلا دفاعا عن النفس، وبعد ذلك جاء المسلمون وأعجبتهم تلك الفكرة من أن الإسلام لم ينتشر بالسيف، ولكنهم ما فطنوا إلى خبث هذه الدعوة.

خبث هذه الدعوة نشأ من ماذا؟.

نشأ من خوف خصوم الإسلام أن يحقق الإسلام المراد من وجوده في الأرض، الإسلام وجوده في الأرض، الإسلام وجوده في الأرض ليظهر على الدين كله، ومعنى: «ليظهر على الدين كله»: أن مهمته إثبات الرشد للإنسانية كلها، هم يريدون للإسلام أن يكتفى بالبقعة التي هو فيها، ولا يفكر تفكيرا طموحيا في أن ينساح ليجعل كلمة الله هي العليا، فيقولون: الإسلام جاء للدفاع فقط، ومادام جاء للدفاع فقط فليس له أن يتعدى سائر حدوده.

تلك كلمة براقة، تبرئ الإسلام من أنه انتشر بالسيف، ولكنها تعوق الإسلام عن مده الذي أراده الله له؛ لأن الإسلام ما جاء لينشئ أمية واحدة في الأرض، وإنما جاء ليعمم عبدالة السماء في الأرض كلها، ولكنه لا يفرضها فرضا. إذن، فما دام لا يفرضها فرضا، فماذا يكون الموقف؟.

إنه إن فرضها فرضا بقوته \_ إن كان يملك قوة الفرض للعقائد \_ فإنه قد استولى على قوالب، وإنما يريد أن يستولى على قوالب، وإنما يريد أن يستولى على قلوب؛ لأن الاستيلاء على القوالب يحكم ظاهر الأشياء، ولكنه لا

يحكم خفيات الأشياء، فقصارى أن تملك القالب والشكل أن صاحب القالب والشكل بحاول ألا تراه منحرفا عن منهج الحق، فإذا ما خلا له الجو، أو إذا استطاع أن يستتر بجرمه فإنه يفعله.

Pill?

لأنك لم تملك قلبه، وإنما ملكت قالبه. إذن فقالبه هو موضوع الحساب والجزاء.

لذلك وضع الحق مبدأ في انسياح الإسلام، فقال: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَّبَيُّنَ الذُّكُ مِنَ الْغَيَّ ﴿ (١).

ما دام لا إكراه في الدين، فكيف تريد أن يمتد الإسلام إلى رقع أوسع؟.

نقول: إن الذي يمنع منطق عدالة الإسلام هو قوى الطبغيان في الأرض، فالإسلام حين ينشر مبادئه ويجد قوة من قوى الطغيان تحاول أن ترد المسلم عن قول دعوته وعن الدعوة إلى الله، فلنا أن نقف أمام هذه القوة، وأن ندكسها دكا. وبعد ذلك نترك الناس أحرارا ليروا رأيهم بحرية وبمحض اختيار، فسلا فرض لعقيدة، ولذلك نجد الإسلام حينما فتح من البلاد، أحمل كل أهله على أن يسلموا؟ أم ظل فيهم من ظل على دينهم؟.

فلو أن الإسلام جاء لينشر بالسيف فإن معنى ذلك: أن كل بلد فتحه الإسلام كان ولابد أن يسلم أهله، ولكننا نجد كثيرا من البلاد المفتوحة ظل أهلها على دينهم، ولا حرج عليهم.

إذن، فماذا فعل الإسلام؟



<sup>(</sup>١) سورة البقرة، من الآية : ٢٥٦.

## السنيف والحرية الساء

أزاح الإسلام قوى الطغيان التي تفرض على الناس دينا، فإذا ما أزاحها ترك الناس أحسرارا، يختارون ما يسشاءون من الأديان، وحينئذ يكون إقبالهم على الإسلام بطواعية؛ لأن الذي يقبل على مبدأ من مبادئ الإسلام بإكراء سيظل في نفسه ترة على ذلك الدين الذي قهر إرادته، وما دام هناك ترة على ذلك الدين قلن يخلص له أبدا، وما دام لا يخلص له أبدا فإن المسلمين لم يزدادوا شيئا، وإنما ازدادوا مخذلا، والمسلمون إنما يريدون أن يزدادوا جواهر عاملة وعناصر فعالة.

إذن، يجب على المسلمين في جميع بقاع الأرض أن يتنبهوا إلى أن قواتهم التي يعدونها هي الآن لتدفع فقط عنا العدو أن يغزونا في دارنا، وأظن أننا حين نقول: لتدفع من فقط منكون قد وصلنا إلى منطقة من الضعف يرثى لها، فبدلا من أن نكون مطالبين بأن ننساح بإسلامنا خارج حدودنا، إذا بنا نهاجم في ديارنا، وتدخل علينا أرضنا عنوة.

إذن، فذلك هوان، ولابد أن نبحث في أسباب ذلك الهوان. لماذا؟

لا أقول نتمده، ولكن أقول لا نتقوقع أكشر من ذلك، لابد أن تكون هناك خلفيات وراء هذا الانحسار الإسلامي، وهذه الخلفيات أن المسلمين في أمهم أصبحوا صورة غير مشرفة للإسلام في ذاتهم، اكتفوا من الإسلام بأن يأخذوا أسماء المسلمين، ولكنهم لم يحققوا في ذواتهم مفهوم المسلمين أنفسهم.

ما الذي حدث بعد ذلك؟.

#### عاملان وراء اندفاع الإسلام

حدث بعد ذلك أن هان موقعهم في نظر خصومهم، فاجترأوا عليهم، ولو أنهم رجعوا قليلا إلى تاريخهم لوجدوا أنهم جاءوا بالإسلام إلى أمم جذبت هي الإسلام إليها، فكان الإسلام مندفعا بعاملين:

العامل الأول: عامل الاندفاع من القوة الإيمانية أن تنشر دين الله.

العامل المثانى: عامل الجثذب من القوى المخالفة التي تريد أن تنتفع بما في الإسلام من مبادئ سامية وعدالة.

فإذا كان المسلمون أنفسهم اليسوم قد وصلوا إلى موضع من الهوان في حياتهم وفي تخلفهم، فسما الذي يغرى غير المسلمين بأن ينظروا إلى ذلك الإسلام كدين يرتفع بهم إلى مناط مسجت معات الأمن والكفاية والعدل؟! لم يجدوا مسن حال المسلمين اليوم ما يشجعهم على هذه النظرة، ولكنهم وجدوا عكس ذلك، فلو أن الإسلام في ذاته صالح لأن ينشئ أمة متحضرة مستدينة، أمة راقية يشيع فيها الأمن والخير والجمال لالتفت الناس إليها، وبحث الناس عمم أنفسهم عن سر تقدم هذه الأمة وأمنها ورفاهتها واستقرارها، فيقال لهم: إنه الإسلام، وسيبحث الناس في دين الإسلام، ويقبلون علينا لأن واقعنا الإشراقي يغريهم بذلك.

أما مـا الذي يغرى غيـر المسلمين اليوم بأن ينظروا إلينا كـمثل يحتـذونها في تقدمهم ونهوضهم وسلامة مجتمعاتهم وأمنهم؟ لا شيء من ذلك أبدا.

ومن العجيب: أننا بعد أن كنا مطالبين أن نعدى الإسلام إلى غير أرضنا وإلى غير بلادنا، أصبحت أرضنا تقتطع وذلك هو الهوان، ومن العجيب أيضا: أننا وقد طلب منا أن نصهر ذاتيات الأمم المختلفة في ذاتية إسلامنا، أن تجترئ قوى الباطل وأمم الفساد والشر على أن تذيبنا نحن في ذاتيتهم، وهكذا صار الهوان بالمسلمين اليسوم، فكأن لا أقل من أن نحتفظ بذاتيتنا، لا أقول ننتقل بذاتيتنا إلى

الغير لنصهرهم فيها، ولكننا لا أقل من أن نحتفظ بذاتيتنا، فكأننا انحذرنا ونحدارين:

١- انحدار لم نقو به على أن نساح بكلمة الله لننشر النور في الأرض.
 ٢- أننا لم نقو على أن نحتفظ بذلك الخير لذاتيتنا.

فحين نرى ألآن أمة الإسلام تتنبه إلى واقعها، وتلتفت إلى تاريخها الماضى وهى حين تعرف ذاتيتها الماضية تعرف أن لها واقعا، وهذا الواقع أرغم الدنيا كلها، ومن لم يدخل في دينها طواعية دخل فيه قهرا عنه، أو على الأقل ظل سلبيا بالنسبة لها لا يقاوم تيارها، فإذا كنا كذلك والخير بين أيدينا، ومحفوظ في كتاب الله، ومحفوظ في سنة رسول الله، حين نلتفت إلى هذه الذاتية تكون أول بوادر الخير.

# بوادر الخير

نحن الآن نعيش هذه البوادر، لأننا ـ والحمد لله ـ نرى شبابا مقبلا على دينه، ونرى اتجاها قــد يتس من كل مبادئ الانحراف وزهد فيها، واتجه إلى أن يعرف الحق، واتجه إلى أن يعرف الحق، واتجه إلى أن يعرف الخير، وما دام الإنسان يشخص نفسه أولا، ولا يغالط ولا يغالب الحقائق، ويعتقد أنه مريض، ويعرف كيف يشخص داءه، ثم يلتفت إلى المعنى الذى يقويه، كـما نشهده اليـوم، حينئذ تكون بوادر الخير، وما دامت بوادر الخير مقبلة، وجب علينا أن نتخلى ثم نتحلى.

ومعنى "نتخلى": أن نقف وقفة واحدة صمودية، شعبوبا وحكاما، وقفة كالصف الواحد حسى ننهى أن يتدخل عدو لنا فى أرضنا، فحينئذ نكون تخلينا ـ أولا ـ عن العار، وبعد ذلك نمكن لمبادئ الإسلام فى نفوسنا وفى أسرنا، وفى ذواتنا، وفى كل محيطنا، وحين نتنبه إلى ذلك يكون من الممكن ـ بعد ذلك ـ أن نساح بالإسلام انسياحا خسارج حدودنا؛ لنذيق الدنيا كلها حلاوة ذلك الإيمان، ﴿إِن تُنصُرُوا اللَّهُ يَنصُرُكُمْ وَيُعْبَتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾(١).



سورة محمد، من الآية : ٧.

#### القوة المادية

### ليسبت كىل شىئ

ولكن على المسلمين أن يتنبهوا إلى أن الفوة المادية ليست هي كل شيء فما لم تحمها قوة روحية، مستكينة لله ومعترفة بفضل الله بلا غسرور ولا زهو، حينئذ تكون القوة المادية مسنودة بالقوة الإيمانية والروحية، وذلك لا يتأتى إلا باتحساد الصف وبوحدة الكلمة.

وإذا استقرأنا واقعنا الحديث، وجدنا أننا هزمنا مرة، ووجدنا مرة أخرى بوادر نصر، هذه بوادر النصر جاءت على قدر إقبالنا على الله ببعض الشعارات، أقبلنا باسم الله وأقبلنا به «الله أكبر» شعارات، وإن كانت لم تأخذ موقعها من الواقع، ولم تسغلغل في حياة الناس، إلا أن الله أعطانا بعض النصر على مقدار هذه الشعارات، فلو أننا نقلنا هذه الشعارات إلى واقع، يتمثل تطبيقا لمبادئ الإسلام، وتطبيقا لمنهج الإسلام، لأعطانا الله على قدر إقبالنا عليه.

ويجب أن نعلم أننا لن نكون كذلك إلا إذا وضعمنا منهج الله أمامنا، وعملنا عما يقول، وانتهينا عما ينهانا، وكنا أمة واحدة وصفا واحدا، وحينذاك نستحق أن نكون جند الله، وما دمنا جند الله فإن الله يقولها كلمة صادقة؛ لأن الله هو الذي يقولها: ﴿ وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ الْفَالُبُونَ ﴾ (١).



<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآية : ١٧٣.

# الجندية لله وحده

فإذا ما رأيتم معركة بين المسلمين وبين غيسرهم انهزم فيها المسلمون فإن عنصرا من عناصس جنديتنا قد تخلف، انصسروا الجندية لله، وبغيسر ذلك لن نكون من الغالبين، فلا تقل: إننى دخلت المعركة وأنا جندى لله، ومع ذلك انهزمت، نقول له: لا، إن ربك يقول: ﴿ وَإِنَّ جُندُنَا لَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ (١)، وما دمنا لم نغلب فلابد أن تكون هناك شروط لجنديتنا لله قد تخلفت، وذلك مسئل قد ضربه الله في حسياة الرسول عالم الله أي وهو بين صحابته، ماذا كان؟

«موقعة أحد» التى حدثت ولم يمر عام على انتصار المسلمين فى بدر، أنحن من الهوان على الله أن ينصرنا فى بدر، ثم لا يمر عام وبعد ذلك تأتى معركة أحد فنهزم؟ إن كنا قد انهزمنا، أو أن المعركة قد انساحت ولم نعرف لها نتيجة، أهزمنا أم غنمنا؟ على كل حال لم نتصر النصر المرجو.

ماذا كان الموقف؟.

أراد الله أن يجعله درسا يتلقاه المسلمون وبين أيديهم رسولهم، الرسول أمر أمرا، وبعد ذلك خولف ذلك الأمر، فلو أن المسلمين انتصروا في هذه المعركة مع مخالفتهم أمر رسول الله، سيقولون: لقد خالفنا أوامر الرسول وانتصرنا، ولكن ماداموا قد خالفوا الأوامر فلينهزموا حتى يتربى المسلمون، ويسقى الإسلام سويا صحيحا، صحيح أن المسلمين - أى المتخاذلين - انهزموا، ولكن الإسلام بمبادئه وبقيمه وبأمر مشرعه عليه قد انتصر.

# A A A

<sup>(</sup>١) سورة الصافات، الآية : ١٧٣.

# الهزمة

### مخالفة لجندية الله

إذن، فكل هزيمة لها عنصر من مخالفة لجندية الله، نفتش في أنفسنا فنجد هذه المخالفة واضحة.

وأيضا يدعونا الإسلام ومبدأ الإيمان أن نذكر الله دائما مع إعدادنا لكل قوة، وألا نغتر بقوة.

وذلك مثل ـ أيضا ـ ضربه الله للمسلمين في حنين:

﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثَرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئًا ﴾(١).

إذن فالكثرة لا تغنى شيئا إن تخلى عنا نصر الله، ويجب ألا نزهو بالكثرة، ويجب أن نحاسب أنفسنا بعد كل معركة؛ لنعرف حصيلتنا الإيمانية، والله يضرب لنا المثل في ذلك، فيقول:

﴿وَكَأَيْنِ مِن نَبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبَيُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا صَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا﴾(٢) .

أصابتهم هزيمة، هل ضعفوا؟ هل استكانوا؟

لا، ولكنهم بحثوا في أسباب هذه الهزيمة، ولماذا أصيبوا في تلك المعركة تلك الإصابة؟ فكروا وحللوا ليعرفوا موقع الضعف منهم في مخالفة بند من بنود الجندية لله، وما كان منهم إلا أن قالوا:

﴿رَبِّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا﴾ (٣) .

فكأنهم علموا جيدا أن سبب الهزيمة هو ارتكاب الذنوب: ﴿ رَبُّنَا اغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكُلُمُا وَشَعَارات بلا رصيد.

<sup>(</sup>١) سورة التوية، من الآية : ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، من الآية : ١٤٦ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ، من الآية ١٤٧.

﴿ وَتَبَتُ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ (١) إذن هم عادوا إلى نفوسهم؛ ولم يعدودوا إلى ربهم ليسقدولوا له: إننا مدؤمنون بك فكيف هزمنا؟! بل عدادوا إلى نفوسهم؛ لأنهم هم الذين أخلوا بشرط الإيمان في نفوسهم.

وما كان قولهم بعد أن أصابهم ما أصابهم؟ ﴿ رَبُّنَا اغْفِرْ لَنَا قُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي الْمُوبِ الْكَافِرِينَ ﴿ ( ) . أَمْرِنَا وَتَبِتُ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْقُومِ الْكَافِرِينَ ﴾ (٢) .

فماذا كان جواب الله لهم؟...

حينما أقروا بأنهم هزموا وأصيبوا؛ لأنهم أسرفوا على نفوسهم، ولأنهم ارتكبوا ذنوبا، يكون المريض قد اعترف بدائه، ولم يحاول أن يغالط طبيبه، فإن الحق ـ سبحانه وتعالى ـ يقول: ﴿ فَاسْتُجَابَ لَهُمْ ﴾ (٣).

وما دام ربسهم قد استجاب لهم فيكون هذا من لون الإحسان؛ لأن معنى الإحسان؛ ليس ألا تخطئ، ولكن إذا أخطأت فلتتنبه إلى خطئك.

وما كان قبولهم إلا قالوا: ﴿ رَبُّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَاقَنَا فِي أَمْرِنَا وَقَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَالصّرِنَا عَلَى الْفَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ (٢)، ﴿ فَآتَاهُمُ اللّهُ ثُوابَ الدُّنْيَا ﴾ (٤) أى نصيرا على الكافرين، ﴿ وَحُسْنَ ثَوَابِ الآخِرَةِ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٤).

فحين نريد أن نعرض موقسفنا اليوم عرضا إيمانيا يجب عليسنا حين نصاب بنكسة أو نصاب بهريجة - ألا نقول: نحن مؤمنون فلماذا هزمنا؟ بل نقول: إن شرطا إيمانيا قد اختلف فينا، وأن عنصرا لجندية الله قد اختل فينا، فإذا تنبهنا إليه ورجعنا فيان الله يقبل التوبة ويسقبل الرجوع، ويأتى في بقية المناسبات بما يثبت ذلك: ﴿ وَإِنَّ جُندُنَا لَهُمُ الْغَالُونَ ﴾(٥).

<sup>(</sup>١، ٢) سورة آل عمران ، من الآية: ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ، من الآية : ١٩٥.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران ، من الآية : ١٤٨ .

<sup>(</sup>٥) سورة الصافات ، الآية : ١٧٣.

أسأل الله \_ سبحانه وتعالى \_ أن يربط على قلوبنا، وأن يوحمد كلمتنا، وأن يرد ساستنا إلى منطق الحق والصواب، وأن يجعل كل غيرة وكل إعداد في حسابها كلمة الله لتكون هي العليا.

# \*\*\*

# الفهرس

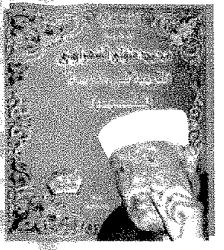
| الصفحة     | الموضوع ا                                                                                                                                         | الصفحة       | الموضوع                                                      |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------|
| 70         | * ألوان الناس                                                                                                                                     |              | * مقلمة                                                      |
|            | * التربية في مدرسة النبوة                                                                                                                         | V            | * الإسلام والقكر المعاصر                                     |
|            | * شبهات القتال في سبيل الله                                                                                                                       |              | الإسلام                                                      |
| 33.        | * أهل الصمود                                                                                                                                      | 4            | * الإنسان وباقى الأجناس                                      |
| ٦٢.        | * مجتمع الأمن والسلام                                                                                                                             |              | وقفة عقلية يسيسي                                             |
| 37         | مجتمع الكفاية                                                                                                                                     | 14 .         | التعقل والتصور                                               |
| ٦٤ .       | مجتمع الأمن مجتمع                                                                                                                                 | ان ۱۵        | * الرصيد الإيماني ضرورة للإنس                                |
| ٦٦         | الأمن الخارجي                                                                                                                                     | ١٨           | # إعلاء الغريزة في الإسلام                                   |
| ٦٧         | حماية القيم                                                                                                                                       | 77           | * اسم الله على كل الألسنة                                    |
| ٦٩.        | * الله مع المجاهدين                                                                                                                               | 7 £          | * لماذا الإيمان ضرورة عقلية                                  |
| ٧١         | * الإيمان وعونة الله                                                                                                                              | 77           | * العلم تثبيت للإيمان                                        |
| ٧٢         | * الحق والباطل                                                                                                                                    | YY           | * قمة العبودية لله                                           |
| ٧٤         | * البائع والمشترى والثمن                                                                                                                          |              | الفكر                                                        |
| 77         | <ul><li>* الشجاع والجبان</li></ul>                                                                                                                |              | * المحسن والمسئ                                              |
| <b>Y</b> Y | * لماذا انتشر الإعان بالسيف                                                                                                                       |              | * الطعام والماء والهواء                                      |
| <b>٧</b> ٩ | السيف والحرية                                                                                                                                     | <b>\$</b> \  | * التساوى في العبودية                                        |
|            | * عاملان وراء اندفاع الإسلام                                                                                                                      |              | <ul> <li>الشيوعية رد فعل الرأسمالية</li> </ul>               |
| ۸Y         | * بوادر الخير                                                                                                                                     | 1            | * حركة الحياة وقوة الخالق                                    |
| ۸۳         | رُجُهُ القوة المادية ليست كل شئ<br>#FECTHECOLORIES في المستقالة المجارة المجارة المجارة المجارة المجارة المجارة المستقالة المستقالة المستقالة الم | A ALEXANDRIN | * احترام قضية الإيمان هُـُــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|            |                                                                                                                                                   |              |                                                              |
| ۸٥         | * الهزيمة مخالفة لجندية الله                                                                                                                      | <b>0</b> £   | * الإسلام للمادة والروح                                      |
| ۸۸         | * القهرس                                                                                                                                          | ٠ ه          | * الإسلام والقوة والمجتمع                                    |

وارالیصرللطیسیاعة الاسیتی لامیه ۶ - شساع نشامل شنیرا النساحرة الرقع البریدی - ۱۱۲۳۱

# Sglywill olgra hoha





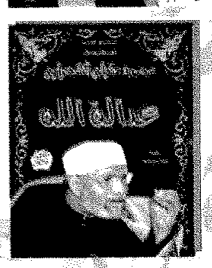












To: www.al-mostafa.com